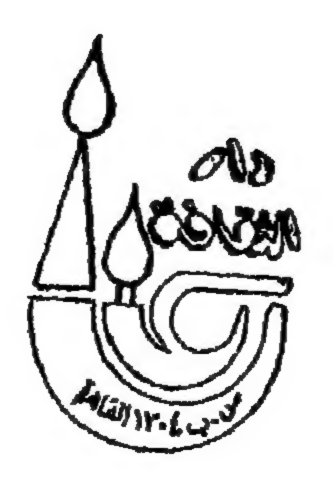




General Organization of the Alexandria colory (UJAL)

Sittlication of Chickanetzina

چون لوربیک



صدر عن دار الثقافة ص٠ب ١٣٠٤ - القاهرة جميع حقوق الطبع محفوظة للدار ( فلا يجوز أن يستخدم اقتباس أو اعادة نشر أو طبع بالرونيو للكتاب أو أى جزء منه بدون اذن الناشر ، وللناشر وحده حق اعادة الطبع ١٢٠٥٠٠ ط ١/٨١ (١) ٥ - ٥ رقم الايداع بدار الكتب ١٩٨١ / ١٩٨١ طبع بمطبعة دار يوسف كمل - تليفون ٨٢٣٥٧٨

# تمهيسد

أعد هـذا الكتاب عن تاريخ الكنيسة بناء على طلب لجنة النشر التابعة لسنودس النيل الانجيلى • وقد قابل هـذا الطلب هوى فى نفسى اذ أننى كنت أحس بالحاجة الى مثل هذا الكتاب الشامل الذى يصور بقدر الامكان قصة نشأة الكنيسة ونموها فى العشرين قرنا الماضية ، لا سيما وأنا أقوم بتدريس مادة تاريخ الكنيسة بكلية اللاهوت الانجيلية بالقاهرة •

ولم يكن فى تصورى ، أول الأمر ، أن أكتب كتابا فى هذا الموضوع • لكن الفكرة تبلورت عندما كنت أبحث فى مجموعة كبيرة من كتب مشاهير المؤرخين لأجهز محاضراتى •

وسيرى القارىء بين صفحات هذا الكتاب جداول باسماء المراجع الانجليزية التى رجعت اليها ·

ولو أن الهدف الرئيسي من كتابة هذا الكتاب هو أن يكون مرجعا لطلبة اللاهوت في كلية اللاهوت الانجيلية ، الا أنني ارجو أن يكون مرجعا مفيدا أيضا لكل المهتمين اهتماما جادا بتاريخ كنيستهم ، ومع أن كاتبه مشيخي وقد تظهر فيه بعض الاشهارات البروتسانية ، الا أنني بكل اخلاص وأمانة ، حاولت أن أتجنب كل الميول الطائفية حتى يتمكن الأرثوذوكس والكاثوليك من الاستفادة منه أيضا ،

والى جانب ذلك فقد حاولت أن أكتب كتابا مصريا فأضفت اليه بعض المعلومات والمراجع المصربة المعاصرة كلما أمكن ، وأرجو أن أقدم فى المجلدات التالية مادة هامة عن المسيحية المصرية ، حيث أن المسيحية الشرقية نمت مستقلة عن المسيحية الغربية ،

أما الخطة التي تبني على أساس الأجزاء التالية فهي كالآتي:

- من القرن الثالث الى قسطنطين الأكبر·
- القرنان الرابع والخامس الى أغسطينوس ·
  - القرون الوسطى ·
    - الاصلاح •
- من عصر النهضة الى عصر المسكونية في القرن العشرين •

واننى لأشعر بأنى مدين بالشكر الخاص للدكتورة مرثا روى للكثير من النصح والتصحيح ، والى الدكتور فهيم عزيز للترجمة الفصيحة المفهومة ، والى مارى لويز لوريمر لكتابة المخطوطة على الآلة الكاتبة ولأنها عاشت معى كزوجة وصديقة ومعينة في عمل تطلب منها جهدا أكثر مما تطلب منى •

المؤلف

# المقرن الأول

| الصفحة                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------|
| أولا: العالم الذي جاء فيه المسيح:                                     |
| (أ) الخلفية الرومانية اليونانية : ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| العالم المعروف _ الأمن في الامبراطورية _ التسلح الروماني _            |
| الآلهة الوثنية _ الفلاسفة اليونان _ سقراط _ أفلاطون _                 |
| أرسطى _ الأبيقورية _ الرواقية _ الآلهة الشعبية _ عبادة                |
| الامبراطور ـ الديانة الشرقية ـ عبادة ايزيس ـ ممارسـة                  |
| العبادات ـ روح العصر ٠                                                |
| (ب) الخلفية اليهودية :                                                |
| ١ ـ الأحوال السياسية: ٠٠٠٠٠٠٠٠ ٢٢                                     |
| الرجوع من السبى _ ألاسكندر الأكبر _ السلوقيون_التاثير                 |
| الهليني - أنطيوخوس أبيفانس - الثورة الميكابية - الهسيديم -            |
| الصدوقيون - بومبى والحكم الرومانى - أنتيباس - حكم                     |
| هیرودس الکبیر ـ مشروعات هیرودس ـ موت هیرودس ·                         |
| ٢ _ الحالة الدينية: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                             |
| الوحدة اليهودية - يهود الشتات - الدخلاء والمتعاطفون -                 |
| تطعيم اليهودية بالهلينية _ فيلو اليهودي _ اليهودية ومقارنتها          |
| بالديانة الوثنية ٠                                                    |
| ٣ ـ أنظمة الديانة اليهودية : ٠٠٠٠٠٠٠ ٣٢                               |
| المنزل اليهودي - الهيكل في أورشليم - المجمع .                         |
| ٤ ـ الأحزاب اليهودية : ٠٠٠٠٠٠٠ ٣٤                                     |
| الصندوقيون - الفريسيون - الكتبة - الغيورون -                          |
| الايسىنيون ـ انتظار المسيا ٠                                          |

#### 

جذور الكنيسة ـ المسيح رأس الكنيسة ـ الاشارات التى وردت عن المسيح خارج الكتاب ـ ارسالية يسوع لكل الناس ـ تدريب الاثنى عشر ـ الصلب والقيامة ـ ناموس المحبة ـ ملكوت الله ـ يهودية يسوع ـ استقلالية يسوع ـ يسوع وتكوين الكنيسة ـ اعتراف بطرس •

#### ثالثا: الكنيسة في أورشليم: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠

الكنيسة أساس لعصر جديد - تأثير القيامة - يوم الخمسين - عمل الروح القدس- عظة الرسول بطرس- مميزات كنيسة أورشليم- الأمور التي ميزت المسيحيين - أنشطة الرسل ومواعظهم - مجيء المسيح الثاني - حياة الشركة المسيحية - معنى كلمة « الكنيسة » - تنظيم الكنيسة - قوة عمل المعجزات التي كانت للرسل - القيادة والمسئولية في الكنيسة الأولى - المعارضة ضد الكنيسة - تردد اليهود في اضطهاد المسيحيين - استشهاد اسعطفانوس - النشاط الرسلي الأول - مدى الساع شهادة الكنيسة - بطرس الرسال المسيحي - نمو الكنيسة بين الأمم - أهمية كنيسة أورشليم ،

# رابعا: الرسول بولس ومسيحية الأمم:

#### (١) يولس المرسل: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠

مؤهلات بولس – استراتيجية الرسول في عمله المرسلي – الكنائس ذات الاكتفاء الذاتي – فردية الرسول بولس –الرسول بولس وكنيسة أورشليم – مواعظ الرسول بولس – الرسول بولس الكاتب – الكنيسة في مفهوم الرسول بولس – الرسول بولس والانقسامات الكنسية ٠

(ب) الرسول بولس والتهوديون: ١٠٠ ٠٠ ٠٠ ٠٠ ٢٦ خبرة الرسول بطرس ـ أهمية « صيرورة الفرد يهوديا » ـ مجمع

أورشليم - نتائج قرار أورشليم - ناموس الطعام لليهود والأمم - استمرار مشكلة التهوديين •

# خامسا: النصف الثاني من القرن الأول:

المصادر المحدودة للمعلومات التاريخية: ٠٠٠٠٠ ٥٧

(أ) مدى انتشار الكنيسة جغرافيا في القرن الأول: ٧٦

الكنيسة في فلسطين وسوريا \_ الكنيسة في مصر (تعرف بكنيسة الاسكندرية) ، الكنيسة في آسيا الصغرى (تعرف بكنيسة أنطاكية) \_ الاضلطهاد في بيثينية \_ الكنيسة في روما \_ سقوط أورشليم والكنيسة اليهودية اللحقة .

- (ج) الايمان والنظام في القرن الأول: ... العهد القديم في الفكر اللاهوتي لكنيسة القرن الأول أهمية العهد القديم في الكنيسة الأولى العبارات العقائدية الأولى العبارات العقائدية الأولى العبارات العقائدية في العهد الجديد العبارات في كتاب تعليمالرسل تحديات الهراطقة المجي الثاني الوظائف الكنسية الكيمندس الروماني والتسلسل الرسولي أغناطيوس والأساقفة الملكمين .

| (د) الاضطهاد الميكر: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠           |
|---------------------------------------------------------------------|
| السيحيونكجماعة مميزة عن اليهود ــ المسيحيونكاعداء للناس ــ          |
| المسيحيون يستعدون للاضطهاد _ اضطهاد نيرون ٦٤ م _ دومتيان _          |
| بلنى والاضطهاد في بيتينية - استشهاد أغناطيوس - الاضطهاد كما         |
| هو مدون في سفر الرؤيا ـ سياسة هادريان ٠                             |
|                                                                     |
| القرن الثاني                                                        |
| اولا: المدافعون:                                                    |
| (1) المدافعون كحماة للعقيدة: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ٩٧                           |
| المدافعون العظام ٠                                                  |
| (ب) جاستن مارتر : ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰              |
|                                                                     |
| قبول جاستن للمسيحية ، دفاع جاستن عن السيحية _ جاستن ولاهوت الكلمة · |
| و د هوت الحدمه ٠                                                    |
| (ج) قيمــة المدافعين: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                            |
| ٤ ـ المدافعون وكتاباتهم المعروفة :                                  |
| ثانيا : هراطقة القرن الثاني :                                       |
| ـ عصر الهرطقات ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                              |
| ـ الدوسيتية ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                  |
| ــ الغنوسية ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                    |
| ١ _ اصل الغنوسية                                                    |
| ٢ ـ تعاليم الغنوسية ٠                                               |

| ۱ - امتله من الفسكر الغنوسي ١٠٠٠٠٠٠٠٠ ع٠١                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| الغنوسية المصرية _ الغنوسية اليونانية _ الغنوسية والمسيحية _                       |
| التأثير الغنوسي في اليهود ـ سيمون المجوسي أو الساحر ـ                              |
| الدعوة الغنوسية ٠                                                                  |
|                                                                                    |
| ع ـ الغنوسيون المسيحيون ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                           |
| (أ) سـاترينيوس ٠                                                                   |
| (ب) باسـيليدس ٠                                                                    |
| (ج) فالنتينس: حوادث داخل الملء ـ حوادث خارج الملء في                               |
| العسالم المسادى ٠                                                                  |
| <ul> <li>م خطر الغنوسية على المسيحية ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠</li></ul> |
| ٦ ـ أخطاء الغنوسية ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                            |
| (د) المارسونية ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                |
|                                                                                    |
| حوادث حياة مارسيون ـ كنيسة مارسيون ـ تعاليم مارسيون عن                             |
| العهد القديم ـ المسيح في نظر مارسيون ـ ملاحظات عن مارسيون ٠                        |
| (هـ) المونتانيـــة ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                              |
| أصل المونتانية - نبوة مونتانوس - بريسكا وماكسميلا والمجيء                          |
| الثاني ـ الكنيسة المونتانية ـ المعارضة ضد المونتانية ٠                             |
| (و) السروية Apocalyptic                                                            |
| ثالثا: الاضطهاد في القرن الثاني: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠              |
| تحدى المسيحيين للعالم الوثنى مهجوم الفلاسفة على المسيحية م                         |
| سيلسيوس ـ أسباب تجدد الاضطهاد ـ استشهاد بوليكاربوس ـ                               |
| التطرف في الاستشهاد ـ الاضطهاد في سميرنا ـ الام بوليكاربوسـ                        |
| هروب بولیکاربوس والقبض علیه - شهادة بولیکاربوس - شهداء                             |
| غالة ـ الفتاتان الخادمتان ـ الأسقف بوثينوس ـ تكميل الشهداء ـ                       |

الاضطهاد يستمر ـ شهيد مصرى ـ انتصار الشهداء •

| حياة ايرينايوس وعمله _ ايرينايوس والكتاب المقدس _ سلطان              |
|----------------------------------------------------------------------|
| الكنيسة ووحدتها - ناموس المسيح - الفرائض - فكرة ايرينايوس            |
| اللاهوتي عن الكلمة _ فكر ايرينايوس عن الخلص _ ايرينايوس              |
| المنسق                                                               |
|                                                                      |
| امسا: الربع الأخير من القرن الثاني - امتداد الكنيسة في الامبراطورية: |
| (١) تحسن أحوال المسيحيين ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠          |
| (ب) حالة الكنيسة الداخلية ١٤٣                                        |
| (ج) قضية الفصيح ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                 |
| (د) ازدیاد اهمیــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| ادسا: الخدمة ـ الكتب القانونية ـ العقيدة :                           |
| (١) الخصدمة:                                                         |
| حكام الكنيسة _ ترقية الأساقفة تطور طبيعى _ تحدى                      |
| الهرطقات - التسلسل الرسولي - انتخاب الأساقفة ورسامتهم                |
| ــ التنسيق في السلطان الأسقفي ٠                                      |
| (ب) قانونية الأسهار المقدسة: الكتب المقدسة في عصر ما بعد             |
| الرسل _ الأسس التي بني عليها قبول الكتب المقدسة _                    |
| مصادر معرفتنا بالأسفار المقدسة                                       |
| (ج) قانون الايمان : كيف تطورت العقائد ـ أمثلة من عقائد العهد         |

الايمان - صبيغ عقائد وقت المعمودية •

الجديد - اجتسوس علامة السمكة - صيغ وضعت للدفاع عن

# العرا الوال

- (1) العالم الذي جاء فيه المسيح
  - و ارسالية المسيح
  - ٣) الكنيسة في أورشليم
- (ع) الرسول بولس ومسيحية الأمم
- (٥) النصبف الثاني من القرن الاول

# العالم الذي جاء فيه المسيح

لتكوين فكرة حقيقية عن تاريخ الكنيسة المسيحية ، يلزم أن نعصرف شيئا عن حوض البحر الأبيض المتوسط الذي ولدت فيه الكنيسة • وكتابات العهد الجديد تعكس هذه الحقيقة عندما تشير الى الحكام الرومان أو الفلسفة اليونانية أو الناموس اليهودي ، ومع ذلك فالاهتمام الأساسي لهذه الكتب المقدسة كان موجها لشيء آخر غير التاريخ العالمي أو مناقشات الفلاسيفة •

لذلك قد يساعدنا كثيرا فى دراسة بداءة الكنيسة ونموها أن ندرس بايجاز الحالة السياسية والدينية للعالم فى القرن الأول الميلادى وتظهر فى هـذا المجال ثلاث قوى رئيسية: اليونان والرومان واليهود ومع انفصالها وتميزها بعضها عن البعض الاأنها كانت العناصر الرئيسية لعالم واحد تفاعلت فيه معا شدا وجذبا

ولتقريب الهدف من هذه الدراسة سنقسمها الى قسمين رئيسيين :

- ١ \_ الخلفية الرومانية اليونانية ٠
  - ٢ ـ الخلفية اليهدودية ٠

#### ١ ـ الخلفية اليونانية الرومانية:

استخدم المؤرخون هـذا الاصطلاح ( اليسونانية ـ الرومانية ) نظرا لل راوه من الامتزاج الكامل بين الحضارتين ( ولعل المتحف اليسوناني الروماني في الاسكندرية هو خير شساهد على ذلك ) • ولقد كان للبناء

السياسى الرومانى الذى كان يتصف بالأصالة والقوة ، أثر كبير فى امتداد الكنيسة ، وكذلك كان تأثير الفلسفة والآداب اليونانية على قادة الكنيسة المسيحية الأوائل اذ ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عنه المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عنه المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عنه المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عنه المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عنه المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عنه اللهوتية والدفاع المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عنه المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عنه المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عنه المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع اللهمية والمسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللاهوتية والدفاع عليه المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللهم المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم اللهم المسيحية المسيحية الأوائل اد ساعدتهم على التعبير عن عقائدهم المسيحية المسيحية المسيدية المسي

#### العسالم المعسروف:

فى الوقت الذى ولد فيه المسيح كان العالم المعروف فى ذلك الوقت وهو حوض البحر الأبيض المتوسط - تحت سيطرة الرومان يحده غربا المحيط اللانهائى (لم تكن أمريكا معروفة فى ذلك الوقت) وجنوبا أفريقيا السوداء والغابات والجبال ، وقبائل أوربا البربرية الى الشمال ، والى الشرق البلد المجهولة الغامضة: الهند والصين • هذه المناطق التى ذكرناها لم تكن جزءا من العالم المعروف • فحدود الدولة الرومانية كانت هى حدود العالم •

#### الأمن في الاميراطورية:

كان الأمن بحسب مقاييس ذلك العصر في وضع ممتاز ، فالدولة الرومانية ، لم تضارعها أية امبراطورية أخرى سابقة سواء كانت اليونان أم مصر أم آشور أم بابل ، في المساحات الشاسعة من العالم التي حكمتها ، ولا في طول الزمن الذي ظل فيه سلطانها حيا ملموسا ورغم بعض الثورات القليلة العدد والضعيفة التأثير ، وبعض الحوادث التافهة على حدود هذه الامبراطورية ، استمر النسر الروماني (رمز القوة الرومانية) يرفرف على منطقة يحدها من الغرب جبل طارق وبريطانيا ومن الشرق نهرا دجلة والفرات ، أذ لم يكن هناك سوى امبراطور واحد وجيش واحد وقانون واحد و وبذلك صار البحر آمنا للرحلات والتجارة ، وسهل السفر في البر نظرا للطرق التي عبدها الرومان (التي لاتزال آثارها باقية الى الآن) نبل كان هذا الأمن والسلام النسبيان من أكبر العوامل التي سهلت طريق البحر الأبيض المتوسط ، لينشروا الانجيل بسرعة مذهلة في بلاد حوض البحر الأبيض المتوسط ، لقد أحس كل الناس حتى العبيد منهم – بالأمان بكيفية لم يعرفوها من قبل ،

والى جانب ذلك فقد ربطت اللغة اليونانية الشعوب المختلفة التىكانت تحت حكم الامبراطورية بعضها ببعض ، فصاروا وكأنهم شعب واحد ، يعرفون هذه اللغة ويستخدمونها كلغة أساسية ، وعلى هذا الأساس استخدامها كتاب العهد الجديد في شهادتهم وكتابتهم .

#### التسامح الروماني:

ومن مآثر الرومان أيضا أظهروا تسامحا عظيما تجاه الاختلاف اللغوى والثقافي والديني ونظام الحكومات داخل الامبراطورية وفي غالب الأوقات كانوا يتركون للشعوب الحرية في أن ينظموا شئونهم بأنفسهم(۱) أما في الأمور الدينية والعبادات فقد ترك الحكام الناس يعبدون الهة غير رومانية الأصل ، ويقومون بطقوس محلية دون التدخل من جانبهم ، وذلك لأن الرومان أنفسهم كانوا يعبدون الهة متعددة ( مع أن المسيحيين لاقوا مصاعب جمة من جهة عبادة الامبراطورية ديانة الدولة الرسمية في زمن لاحق ) •

ويعتبر هذا الاستقلال الجزئى للشعوب من انجاز الدولة نفسها ، واساسا للأمن الذى أحس به كل فرد وشعب حتى لمن لم تكن لهم الجنسية الرومانية ولكن لا يفهم من هذا أن حياة الذين لم تكن لهم الجنسية الرومانية حياة سهلة ، فالضرائب كانت باهظة ، وعقوبة الخطأ كانت قاسية ووحشية، وكان الرومان يعاملون من لا يحمل الجنسية الرومانية معاملة مواطن من الدرجة الثانية وهكذا كانوا يعاملون اليهود .

# الآلهـة الوثنيـة:

كانت شعوب العالم الرومانى اليونانى القديم تعتبر بحسب المقاييس العصرية متقدمة ثقافيا وحضاريا ، ولكنها فى نفس الوقت كانت متخلفة دينيا • كانوا متدينين ، وكانوا يعتقدون أن كل ما يحدث فى الطبيعة من

<sup>(</sup>۱) يمكننا أن نلمس هذا الموقف في محاكمة يسوع عندما أراد القادة اليهود أن يقتلوا يسوع باجبار بيلاطس على قبول حكمهم على يسوع وادعائهم عليه أنه يريد أن يكون ملكا أي أنه كان متامرا ضد قيصر (لوقا ٢٣: ٢ ، يوحنا ١٩ : ١٢) •

عمل الهة للخير أو الهة للشر تسيطر على أقدار الناس ، وكان على هؤلاء أن يتملقوها بالصلاة والطقوس والذبائح · وكان عدد هذه الآلهة كبيرا ، وتخصصاتها متعددة ، وترتبط ببعض الأمكنة ( المزارات ) والأزمنة ( الأعياد ) ، وتزداد شعبيتها أو تقل بحسب فكرة الناس عنها وعن تأثيرها ·

وفى بداية العصرالمسيحى بدأ الناس يملون عبادة تلك الآلهة القديمة، وبدأوا ينتقلون من مزار الى مزار ومن عيد الى آخر ، يفتشون عما يشبع جوعهم الروحى ، وبدوا فى حيرة وتخبط كلما زادت رغبتهم فى اجابة حقيقة لأسسئلة عميقة فى حياتهم ، لقد كانوا فى الحقيقة يفتشون عن «طريق أفضل» •

#### الفلاسفة اليوتانيون:

ومن الناحية الأخرى كانت هناك طبقة بالغة الثقافة واسعة التاثير ، هم الفلاسفة اليونانيون ، الذين وضعوا ونشروا مفاهيم ، كان لها تأثيرا جذرى ليس على معاصريهم فقط بل على كل تاريخ الكنيسة والمدنية الغربية • ولقد ورثنا عن أوائلهم مفهوما عن الكون وعن القوى التى تحمله وتسيره ، وهي عبارة عن عنصر نارى وعقل كونى اسعه « اللوغوص » أو « الكلمة » الذي تتولد منه كل أرواح الناس •

# سقراط ، أفلاطون ، أرسطو:

عندما جاء سقراط العظيم ( ٤٧٠ ـ ٣٩٩ ق م ) بنى سلوك الانسان وعمله الصالح الأساسى على المعرفة التى تتجسم فى الفضائل الأربع: الحكمة ، الشجاعة ، ضبط النفس ، العدل • أما أفلاطون تلميذه الذى لا يقل شهرة عنه ( ٤٢٧ ـ ٣٤٧ ق م ) فقد علم بأن هذا العالم المحسوس الذى نعرفه بالحواس الخمس النظر واللمس والسمع والشم والذوق، ليس هو العالم الحقيقى لكنه ظل لعالم الأفكار الذى لا يمكن أن تصل اليه هذه الحواس ، بل يدرك عن طريق النفس • هذه الأفكار البالغة السمو هى الحق والجمال والصلاح • وبقدر ما يكون الانسان أمينا فى تقصى وطلب عالم الأفكار الحقيقى ، تاركا خلفه العالم المحسوس ـ عالم الظلال ـ بقدر

ما يقترب من الروح الحقيقى ، لكن بمجىء أرسطو ( ٣٨٤ – ٣٢٢ ق م ) تغيرت هذه النظرة ، فذكر أن العالم المحسوس هو عالم حقيقى ، وأن الأفكار الأبدية والمادة المحسوسة غير منقسمة، وأن الكون نفسه أزلى ومع ذلك فقد افترض أن هناك محركا أول للكون يفسر حوادث التغير في الطبيعة ، وهذا الافتراض صار بدوره برهانا على وجود الله ، استفاد منه أساطين اللاهوت في القرون الوسطى ، والى جانب ذلك فقد اعتقد أرسطو ككل الفلاسفة الاغريق بوجود شرارة الهية أو « اللوغوص » التي يتشارك فيها الانسان مع الله ه

والى جانب هؤلاء الفلاسسة الذين صسارت فلسفتهم اساسا لتفكير اللاهوتيين والمفكرين الذين جاؤا بعدهم ، ظهرت حركتان جمعتا بين الدين والفلسفة ، كان لهما أتباع كثيرون في العالم الروماني لليوناني ، وكان لهما تأثيرهما على التفكير السلوكي المسيحي وهما الأبيقورية والرواقية ،

# Epicureanism : الأبيقورية

اعتقد أبيقور - مؤسس الأبيقورية ( ٣٤٢ - ٢٧٠ ) أن العالم بل الآلهة نفسها جاءت الى الوجود بالصدفة ، وأن أرواح البشر مادية تماما كأجسامها • ويمكن تلخيص تعاليم أبيقور في العبارة التالية : « لا يوجد في الله ما يخيفنا ولا يوجد ما نشعر به في الموت • ويمكن احتمال الشر ، كما يمكن البلوغ الى الصلاح » •

ومع أن أبيقور نفسه كان شديد المتقشف ، ولكن تعاليمه كان لها تأثير عكسى على الناس ، فجعلهم لا يهتمون بالمستقبل ، وصاروا ينظرون الى كل الأعمال مهما تناقضت على أنها متساوية وكلها جيدة ، وأصبح شعارهم: «لنأكل ونشرب لأننا غدا نموت » •

ولعل الرسول بولس كان يشير الى أتباع أبيقور عندما قال: « الذين نهايتهم الهلاك ، الذين الههم بطنهم ومجدهم فى خزيهم الذين يفتكرون فى الأرضيات » ( فيلبى ٣ : ١٩ ، ١ كورنثوس ١٥ : ٣٢ ) ٠

#### الرواقية: Stoicism

أما الحركة الثانية فكانت تسمى «الرواقية» · ومع أنها كانت يونانية الأصل الا أنها انتشرت بين الرومانيين المثقفين ، واعتبرت أسمى ما وصلت اليه الوثنية من أخلاقيات · وكان من قادتها اليونانيين زينو Zeno ( ۲۲۶ ق م ) وكريسييس Chrysippus ( ۲۸۰ ـ ۲۰۷ ق م ) ولكن أهمهم جمیعا کان بوسیدونیس Poseidonis (۱۳۵ – ۱۵ ق م) ۱۹۰ الرومانيون فكان أهمهم سنيكا Seneca (٣ ق م - ٥٥ ق م) ، ابقتيتس Epictetus ( ١٨٠-١٢١ م ) • وكانت \_ مثلها في ذلك مثل الأبيقورية \_ تعتقد أن الكون مادى صرف غير أن مادته اعتبرت أكثر شفافية ، وكلما كان الشخص أكثر شفافية كان أكثر روحانية • واعتقدت الرواقية أن أصل كل الخليقة هو « اللوغوص » روح العالم الحي ، والعقل الذي ينساب فيه ، والذي يعتبر العقل البشري جزءا منه ٠ ولقد اطلقت عليه الرواقية « الاله الداخلي » واعتقدت أن كل الآلهة المعروفة ما هي الا أسماء للقوى التي تنساب من هذا الاله وطاعة العقل هي الواجب الأسمى والهدف الوحيد من هذه الحياة، وحرية الانسان لاتتضمن أن يحيا بحسب غرائزه، ولكن ليطيع أوامر ومطالب العقل الذي هو الاله الداخلي · وكانت الرواقية بالطبع «حلولية» • النها كانت تعتقد أن العقل الالهي ينتشر في كل المادة • Pantheistic ولكن اخلاقياتها العالية وايمانها بأخوة جميع الناس ، جعلتها تشابه المسيحية في نواح كثيرة، ولكنها كانت تناقضها في زهدها الناس وكبريائها وخلوها من التواضع والعطف المسيحيين • ولقد كان من حسنات الرواقية تلك الحياة العظيمة التي كان يعيشها بعض قادتها وبعض الأباطرة الرومانيين ، وفي اتجاه القانون الروماني لنشر العدل الحقيقي بين جميع الناس حتى للعبيد أنفسهم ، وفي الانكار القاسي لمطالب الجسد الذي ظهر في الرهبانية السيحية التي نشأت بعدها بعدة قرون •

# الآلهــة الشـعبية:

من الأمور المعروفة فى ذلك الوقت أن الطبقات المثقفة التى تميزت بكثير من العقائد، كالرواقية والأبيقورية لم يكن يعنيها كثيرا أنجماهير الناس الأخرى كانت لاتزال تحت سيطرة الديانات الوثنية القديمة والآلهة الشعبية بمزاراتها وأعيادها مثل هرمس (السرعة) أفروديت (الحب)، دايونيسيوس

(الخمر) ، ديميتر ( الخصوبة ) زيوس ( الشمس ) ، أبولو ( رجولة الشباب ) ، أسكالييس ( الطب ) ، أورفيوس ( الموسيقى ) ، وغير ذلك • وكان الاعتقاد العام هو أن التمسك بهذه الآلهة شيء ضروري لضمان أمن الدولة • أما الطبقات العليا فكانت تنظر الى هذا التعدد في الآلهة، بنوع من الشك ومع ذلك فقد قال سنيكا الفيلسوف الروماني : « ان الانسان الحكيم يتمم كل الأوامر الدينية لا لارضاء الآلهة ولكن لأن القانون يتطلبها » •

#### عبادة الامبراطور:

كانت احدى تلك الديانات الشعبية التى بدأت تنتشر فى تلك الحقبة من الزمن ، تتكون من ربط الوطنية بالطقوس التى كان محورها الدولة ، مع اتخاذ الامبراطور مركزا لها ، ولهذا فقد جعلوا من الامبراطور الها ، واصبحت عبادته واجبا وطنيا على كل مواطن(۱) ، وكان يظهر على أحد وجهى العملة المتداولة فى عصر السبح رأس الامبراطور أغسطس قيصر الذى كان قد توفى فى ذلك العهد ، مكتوبا تحتها : « الله الحاكم الأعظم » هذه العبارة التى كانت توجه الى الحاكم كتجسيد للدولة أو الى عبقريته ، أو الروح التى تسكنه ، انتشرت بسرعة ، وكانت أكثر الديانات تغلغلا بين الناس وأدقها نظاما ، وكان هدفها الأساسي أن تقوى السلطة المركزية لروما ، لا أن تكشف عن الذين لا يحبون وطنهم ، ولكنها صارت بمرور الوقت تحديا صارخا ضد الكنيسة الأولى ، لأن الذين رفضوها ، اتهموا لا بالمزدة فقط بل بالخيانة السياسية ، ووصل الأمر الى أن صار الامتناع عن عبادة الامبراطور نقطة البدء فى اضطهاد المسيحيين فى القرن الثالث ،

# الديائات الشرقيسة:

ولا يمكن أن تكتمل صورة الموقف الدينى فى العالم الرومانى اليونانى فى عصر المسيح دون ذكر ما يسمى « بالعبادات الشرقية » ويطلق على هذه العبادات اسم « الديانات السرية » وقد جاءت من أماكن متعددة : فمثلا جاءت عبادة الأم العظيمة من آسيا الصغرى ، وايزيس وأوروريس من مصر ، ومثرا من بلاد فارس ( ايران ) وكانت ديانات

<sup>(</sup>۱) يرجح أن الرومانيين قد اقتبسوا عبادة الامبراطور من المصريين الذين عبدوا فرعون كاله ، وكان هدف الرومان ربط الدولة معه وتأكيد اخلاص الروماني لوطنه .

متجانسة سلط الختلط والتمازج بعضها مع بعض ومع الطقوس الرومانية(١) •

#### عبادة ايزيس:

انتشرت عبادة ايزيس في ارجاء الامبراطورية ، وهي عبادة نبتت في مصر في الألف الثانية قبل الميلاد ، وكان المصريون يعتبرون ايزيس هذه ، الأم العظمى التي تتجسم في القوة الخالقة المتربة ، وكان زوجها أوزوريس وهو أخوها في نفس الوقت ، وقد أنجبت منه حورس الذي ولدته بعد أن قتله أخوه الشرير ست ، وقد وجدت ايزيس جثة زوجها فأخفتها ولكن الأخ الشرير اكتشفها وقطعها الى أجزاء صغيرة نشرها في كل أرض مصر فما كان من ايزيس الا أن جمعت هذه الأجزاء وارجعت زوجها بقوة سحرية الى الحياة مرة أخرى ، هذه الأسطورة تمتليء بالرموز : فازوريس يرمز الى الشمس التي يتغلب عليها ست الذي يمثل الليل ، أما ايزيس فهي السماء الشرقية عند الفجر التي تلد حورس الذي يرمز الى النهار الجديد ، وقد بقيت طقوس هذه العبادة متركزة في معبدها العظيم في فيلة حتى سنة ، ٦٠ م ، أما اليونانيون فقد جسموها في الآلهة ديميتر Demeter وبمرور الأيام صارت ايزيس المثال لكل

#### ممارسية العبادات:

تتميز هذه العبادات الشرقية بالاعتقاد في اله فاد مات وقام مرة أخرى • وقد صارت دورة الفصول الطبيعية ، والمحاصيل عندما تزرع وتنمو وتموت وتنمو مرة أخرى رمزا لموت وولادة الروح البشرية • وعندما كان يريد أحدهم الانضمام الى احدى الديانات كانت تقام له طقوس خاصة لادخاله عضوا فالطائفة ، وفي هذه الطقوس يشارك العضو في موت وقيامة الاله • ففي عبادة ايزيس Isis كان العضو يولد من جديد عندما يستحم في مياه مقدسة • أما في عبادة الأم العظمى أو مثرا فكان يستحم

<sup>(</sup>۱) جاءت فى ص ۱۹ من سفر الأعمال قصة الصعوبات التى واجهها الرسول بولس فى أفسس من جراء عبادة ارطاميس التى كانت احدى الهات اسيا الصغرى التى وجدت لها صدى واسعا فى بلاد اليونان •

فى دماء ثور ، فيعطى حياة جديدة · ولقد تطورت عبادة مثرا الى عبادة الشمس فى أيام قسطنطين ·

#### روح العصى:

من هذا الوصف السابق للعالم الرومانى الذى ولدت فيه المسيحية ، يتضح للدارس أن هناك أصواتا متعددة كانت تحض الناس على اعتناق هذه المدرسة الفكرية أو تلك أو الدخول فى هذه الديانة أو تلك ، ولهذا بدأ الارتباك الفكرى يسود ، وتولدت من ذلك موجة عارمة من الياس والتشاؤم • فالعالم شرير والحياة لا معنى لها ، ولا جواب لأسئلة جذرية فى النفس البشرية • وكم من عبادات ثبت فشلها فى اشباع الانسان • وانتشر الاحساس بالذنب ، والحاجة الملحة للخلاص والرجاء • ولا هجب اذا أن يظهر ذلك الشخص الذى يجذب الجميع اليه ، وظهوره هذا نسميه هماء الزمان كما يقول الرسول بولس » فلما جاء ملء الزمان أرسل اش ابنه مولودا من امرأة ، مولودا تحت الناموس ليفتدى جميع الذين هم تحت الناموس لننال التبنى ( غلاطية ٤ : ٤ و ٥ ) •

#### Recommended English Readings

- Foster. John The First Advance (Church History I), PP. 1-12.
- Frend, W.H.C. The Early Church, PP. 15-25.
- Latourette, Kenneth S. A History of Christianity, (abridged version), PP. 20 29.
- Lietzmann, Hans A History of the Early Church, Vol. I, PP. 154-176.
- Walker, Williston A History of the Christian church, PP. 3-11.
- Davies. J. G. The Early Christian Church, PP. 36 36.

# (ب) الخلفية اليهودية (أ) الحالة السياسية

#### الرجوع من السبي :

تأثر موقف الشعب اليهودي كثيرا ، في أيام المسيح ، بالانقسامات السياسية داخل اليهودية نفسها ، ومن تغير مراكز القوة في الدول العظمى حولهم ، ولهذا فالمعرفة الصحيحة لموقفهم هذا ، تتطلب دراست تاريخهم بدءا من رجوعهم من السبى البابلي في أثناء حكم كورش الفارسي سنة ٣٩٥ ق م • ففي ذلك الوقت أعاد الشعب بناء الهيكل وأسوار أورشليم تحت اشراف عزرا ونحميا ، ولم يكن الراجعون من السبى سوى بقية صغيرة وجدت وطنها الصغير قد تغير كثيرا تحت تأثير الثقافة الهلينية والنفوذ الهليني اللذين انتشرا في شرق البحر الأبيض المتوسط منذ القرن السابع قبل الميلاد •

#### الاستكندر الأكبر:

ازداد تأثير الثقافة اليونانية بوصول الاسكندر الأكبر الى الصكم ( ٢٥٦ – ٣٢٣ ق م ) وهو يعد بحق من أعظم القادة العسكريين في كل العصور • فحينما خلف أباه في العرش أخمد عدة ثورات قامت بها بعض الدويلات اليونانية ، ثم تقدم الى بلاد الفرس ففتحها وأخضعها بعد أن تحكم في كل شرق البحر المتوسط • ولكي يصل الى هذا الغرض فقد زحفت جيوشه جنربا الى فلسطين ومصر ( ٣٣٢ ق م ) وهناك أكرم المصريون وفادته ونادوا به ابنا للاله أمون رع ( الله الشمس ) مما جعله يظن أنه من أصل الهي • وفي ذلك الوقت أسس الاسكندر مدينة الاسكندرية التي بقيت لدة طويلة مدينة يونانية • ولما ترك الاسكندر مصر تقدم شرقا حتى وصل الى الهند وأفغانستان ، ثم اضطرته جيوشه المتعبة اللرجوع • اكنه مات في سن الثالثة والثلاثين فانقسمت امبراطوريته الشاسعة بين قادة جيوشه المتشاحنين ، ومع ذلك فقد بقيت آثار الامبراطورية وانجازاتها في انتشار اللغة والثقافة والدين والفلسفة في

#### البطالمة في مصر:

وجاءت مصر من نصيب أحد قادة الاسكندر اسمه بطليموس سوتير Soter الذي تمكن من تثبيت دعائم حكمه بعد فترة من النضال وكان المصريون في ذلك العصر قد عرفوا الحكم الأجنبي فتعودوا على معاناة البيروقراطية والضرائب الثقيلة التي انتشرت في عهد البطالمة بكيفية لم تختلف كثيرا عما كانت عليه في أيام الفراعنة ،

وكان من أهم أعمال بطليموس ساوتير اهتمامه الشديد بمدينة الاسكندرية حتى صارت مركزا هاما للثقافة الهلينية فأسس مكتبتها العظيمة التى صارت مقصدا للكتاب والمفكرين من جميع أنحاء العالم .

ولقد جاء بعد بطليموس سوتير ثلاثة عشر حاكما من نفس الأسرة كانت أخرهم كليوباترة التى عرفت فى الترابيخ بعلقتها بالقيصر وأنطونيوس ، ولقد كان انتجارها سعنة ٣٠ ق م علامة على ابتداء الحكم الرومانى وقد بدأه أوكتافيوس الذى عرف فى التاريخ باسم أوغسطس قيصر .

# مصر كمصيدر للطعيام:

وتستحق مصر أن يذكر عنها هنا أنها استمرت مطمعا لكل الامبراطوريات المتعاقبة سواء أكانت فارسية أو يونانية أو رومانية ، رغم أن أيام مجدها الحقيقى كانت قد انتهت و فشعبها كان كادحا ومحبا للسلام ، وتربتها الخصبة التى تغمرها مياه الفيضان كل سنة كانت تنتج المحاصيل الوافرة المنتظمة ، لقد كانت فى الحقيقة مصدرا للخبز لكل شعوب البحر الأبيض المتوسط ولهذا حسدتها الأمم الأخرى ، وطمعت فيها الامبراطوريات المتعاقبة الفارسية واليونانية والرومانية و

# السلوقيون: Seleucids

كان السلوقيون هم الذين حكموا سـوريا بعد الاسكندر ، وبهدذا صارت فلسطين في وسط الدولتين .: سوريا ومصر ، مطمعا لكل منهما تحاول كل قوة أن تستولى عليها • وقد نجح البطالمة في ذلك في أول الأمر،

ولكن ما أن أتت سنة ٢٠٠ ق م حتى أخذها منهم السلوقيون ١ أما اليهود أنفسهم فلم يجدوا في حكام أي من الدولتين سوى جماعة من اليونانيين الذين يحاولون فرض نوع من الحياة الغربية والمعقونة عليهم ٠

# التاثير الهلياتي :

وازاء هذ االتيار الهلينى الغريب انقسم اليهود على انفسهم ، فكثير منهم رحبوا بالحضارة الهلينية وراوا فيها كثيرا من العناصر التى تتوافق مع الحياة اليهودية ، انها المستقبل والأمر « الجديد » الذى يجب ان يعيشه النساس •

والى جانب ذلك لم يستطع يهود الشتات مقاومة الضغط الحضارى الذى يحيط بهم فى بلاد غربتهم • فمثلا كانت هناك جاليات يهودية فى الماكن كثيرة فى مصر ، فى الاسكندرية وبابيلون ( مصر القديمة ) وحتى فى أسوان حيث اكتشفت بقايا معبد يهودى • فعندما انتشرت الحضارة الهلينية لمدة ثلاثة قرون ، عرف اليهود الذين يسكنون تلك المناطق أن تيار هذه الحضارة سيجرفهم رغما عنهم •

ومع ذلك فقد حدث رد فعل عنيف من اليهود المحافظين ضده هذه الحضارة ، فاعتبروها نجاسة ، وشددوا على التمسك بناموس موسى ، وقد أطلق على هذه الجماعة اسم « الهاسيديم » أو « الأتقياء » ، أما القادة الذين كان عليهم أن يتعاملوا مع السلوقيين ، فكانوا يميلون بالأكثر الى هذه الحضارة وخاصة رئيس الكهنة الذي كان يعتبر الحاكم الرمزي للمجتمع اليهودي ، وكان كثيرا ما يستسلم لميل الرأى العام الى الحضارة الهلينيسة ،

#### Antiochus Epiphanes : انطيوخوس أبيفانس

بمجىء أنطيوخوس أبيفانس السلوقى الى الحكم فى سرويا ( ١٧٥ - ١٦٣ ق٠م) وصلت أزمة الهليئية فى اليهودية الى قمتها • فقد تآمر معه ياسون ـ رئيس الكهنة اليهودي ، الذى كان هلينيا متعصبا \_

على أن يحولا أورشليم الى مدينة هلينية ويغيرا اسمها الى ، انطاكية » مثل (أنطاكية سلورية) ٠

وهذا بالطبع أشعل لهب غضب الهسيديم · وكان هناك كاهن آخر اسمه مينلاوس دفع لابيفانس مبلغا أكبر من المال لميطرد ياسون من مركزه ، وبلغ به الأمر أن سرق أوانى الهيكل الذهبية لميدفع هذه الرشوة · ولكن ياسون حاول أن يطرد مينلاوس بالقوة بينما كان أبيفانس مشغولا في حملته التي جردها على مصر ، ولكنه فشل في ذلك ·

فلما رجع أبيفانس مهزوما من مصر صب جام غضبه على كل أورشليم ، فقتل منها من قتل ، ثم نجس الهيكل وحاول جهده أن يدفع اليهود الى ترك عبادة آبائهم · وفى ديسمبر سنة ١٦٧ ق م ارتكب أعظم جريمة تجديف فى نظر اليهود اذ بنى مذبحا للله زيوس فى وسط الهيكل وهو ما سماه دانيال « رجسة الخراب » ( ١١ : ٢١ ) ·

ثم حرم على اليهود ممارسة عباداتهم مع اعدام كل من خالف ذلك، بهذا أراد أن يوحد الشعب كله تحت حكمه •

# التسورة المكابية:

كان من نتيجة هذا الظلم القاسى أن انفجر رد فعل مبالغ العنف بين اليهود وخاصة الهسيديم وقد بدأ الثورة وقادها كاهن اسمه متياس Mathias له خمسة أبناء ، فسانده اليهود ، وانتشرت حركته حتى أن يهوذا أحد أبناء الكاهن الخمسة استطاع في سنة ١٦٤ ق م أن يهزم السلوقيين ويستولى على الهيكل والمنطقة التي تحيط به (لكن لم يستول على كل أورشليم) ، ثم بنى الهيكل والمذبح ودشنه بذبيحة للرب كما كان من قبل وصار اليهود يذكرون هذا التاريخ ويسمونه « عيد التجديد » من قبل وصار اليهود يذكرون هذا التاريخ ويسمونه » م أى المطرقة ) نظرا لبراعته العسكرية ، وسميت الثورة « بالثورة المكابي » رأى المطرقة ) نظرا لبراعته العسكرية ، وسميت الثورة « بالثورة المكابية » .

وقد تمكن المكابيون من أن يعززوا سلطانهم وأن يحرزوا انتصارات أخرى على السلوقيين مع أنهم لم يستطيعوا أن يحكموا فلسطين كلها · نعم نالوا حريتهم الدينية ، ولكنهم لم يستطيعوا أن يتصرروا بالكامل

سياسيا • فقد انهزم يهوذا المكابى عندما تحالف رئيس الكهنة اليسيماس ضده مع السلوقيين السوريين • وبعد عدة سنوات وضع السلوقيون يوناثان بن يهوذا في رئاسة الكهنوت ، وتبع ذلك عدة سنوات من السلام والطمأنينة ، لأن يوناثان كان من القوة حتى أنه تحالف مع الرومان الذين بدأوا يهتمون بهذه المنطقة من العالم ، أي فلسطين • ولما خلفه سمعان أخوه سارت الأمور في طريق التحسن والثبات ، أذ جمع سمعان هذا كل السلطة في يده فصار قائد الجيوش والحاكم ورئيس الكهنة في نفسالوقت واعتبرت هذه الفترة قمة المجد الذي وصل اليه المكابيون ( ١٣٥ ق م ) •

#### الهسيديم والصدوقيون:

من الأمور الغربية أن أصبح المكابيون الذين كانوا يقاومون التيار الهلينيي ، أكثر ميلا وقربا منه ، نظرا لبقائهم مدة طويلة في الحكم ولمعاملاتهم المستمرة مع السلوقيين ، أما الصدوقيون الذين ركزوا سلطانهم في الهيكل وعبادته فقد اعتبروا هلينيين ، ولكن الهسيديم ، الذين عرفوا فيما بعد باسم الفريسيين ، فقد استمروا كالجناح المحافظ الذي تزايدت قوته ، ولهذا السبب استمر الصراع العنيف بين هذين الجناحين أو الحزبين في اليهودية : الفريسيين والصدوقيين ،

# بومبى والحكم الروماني:

فى الربع الأول من القرن الأول قبل الميلاد بدأ زحف الرومان بالتدريج الى تلك المنطقة فقد انتصر بومبى القائد الرومانى العظيم على السلوقيين، ثم تحرك فى اتجاه أورشليم بعد ذلك وهزم أرستوبولس الثانى وقتل الكهنة وهم يصلون ، ثم وقف بنفسه فى قدس أقداس الهيكل وكان ذلك لطمة قاسية لليهود • وهكذا بدأ الحكم الرومانى لفلسطين فى سنة ٦٣ ق م ، ولكنه لم يكن يتميز بالسلام والهدوء بل بالقلائل والثورات التى قام بها اليهود وغيرهم من شعوب المنطقة ، مما أخذ من الدولة الرومانية سنوات عديدة حتى تثبتت أقدامها فيها •

# Antipater : انتيساتر

وهزم بومبی أمام قیصر روما سنة ٤٩ ق م ونجح أنتیباتر فی كسب

ود القيصر ، الذى منح اليهود حريتهم الدينية وبنى الهيكل مرة أخرى · ومع ذلك فقد أبغض اليهود أنتيباتر لأنه كان أدوميا(١) ، وكرهوا الاحتلال الرومانى بسبب الضرائب الثقيلة التى فرضها عليهم · والى جانب ذلك فقد ساد الاضطراب جميع نواحى الامبراطورية عندما خلف أنطونيوس القيصر فى الحكم وبدأ البارثينيون يهددون الامبراطورية من جهة الشرق ·

#### حسكم هيرودس الكبير: Herod

فى وسط هذه الدوامة بدأ هيرودس ابن أنتيباتر يشق طريقه الى مركز القدوة مستخدما فى ذلك كل الوسائل المشروعة وغير المشروعة وغير المشروعة والتهدور ، التأمر والعزيمة الهائلة ، وأخيرا كسب صداقة الرومان وتمكن أن يصل الى الملك ، وفى سنة ٣٧ صارت المملكة كلها فى قبضة يده ، وهكذا بدأ عهد ذلك الملك ، الذى كان له الأثر الكبير فى حياة المسيح والمسيحية ، وأصبح هيرودس الكبير الذى عرف كيف يستفيد من هذا السلطان المطلق يفعل كما يفعل أى دكتاتور آخر فى التاريخ : لا أخلاق ولا مبادىء ، وامتلا حكمه بالمؤامرات ، والاتهامات والسجون مما يضعه فى صنف النازية أو الفاشية ، تزوج عشر مرات ، ولم يفرق بين دين ودين ، فتسامح مع العبادة الوثنية ، ولم يحاول أن يتدخل فى شئون اليهودية الدينية طالما دفعوا ما عليهم من الضرائب ، واختار رئيس الكهنة كما فعل السلوقيون من قبل ولم يدخل فى صراع مع الفريسيين مع أنه ناصر الصدوقيين ،

# مشروعات هيسرودس:

كان هيرودس ينفق معظم الضرائب التي يحصل عليها في بناء القصور والأبراج والحصون وخصوصا الهيكل اليهودي ، مع أن اليهود لم يظهروا له أي امتنان على ذلك ·

وهناك بقايا لهذه المبانى يمكن أن يراها الانسان في عصرنا الحاضر٠

<sup>(</sup>۱) تقع أدومية غرب البحر الميت وكانت تسمى قبلا أدوم وكان الأدوميون شعبا منفصلا دائم الحرب مع جيرانهم الى أن أخضعهم المكابيون فاختلطوا باليهود و

#### موت هيرودس:

مات هيرودس سنة ٤ ق م بعد ما أصيب بمرض عضال ويمكن أن يقال عنه أنه أوجد نوعا من السلام والثبات الاجتماعيين رغم كل مؤامراته وقساوته ويذكر المؤرخون أنه عندما شعر بقرب موته أمر فجمعوا كل رؤساء اليهود الذين في أريحا ووضعوهم في استاد الملاعب لكي يعدموا عند موته، وبذلك يضمن أن هناك حزنا عاما يوم أن يموت، لأنه عرف أنه لم يبق من يمكن أن يحزن عليه ساعة موته، ولكن رحمة الله تداركت هؤلاء الرؤساء فأطلقتهم بعض السلطات قبل موت هيرودس بقليل ويمون من يمكن السلطات قبل موت هيرودس بقليل

بعد أن مات هيرودس حدثت فترة من الاضطراب السياسى (١) ، فقد فشمل مجموعة من الحكام الأدوميين أن يسميروا أمر الدولة ، وقد كان آخرهم ارخيلاوس الذى خلعه الرومان فى سنة ٦ ميلادية فصارت اليهودية والسمامرة وأدوم تحت سيطرة الولاة الرومانيين الذين كانوا يختمارون رؤساء الكهنة وكان بيلاطس واحدا منهم وهو الذى أجرى محاكمة المسيح •

#### Recommended English Readings

- 1) Filson Floyd V., New Testament History, p.p. 1 33.
- 2) Lietzmann Hans, A History of the Early Church,
- 3) Frend, W. J. C., The Early Church, p. p. 26 33.
- 4) Foster, John, The First Advance (Church History I) p. p. 13-17.

# ٣ ــ الحـالة الدينيــة

#### الوحدة اليهدودية:

كان من المنتظر بعد كل هذه الاضطرابات الكثيرة والضغوط الخارجية على اليهود ، أن تضعف « يهوديتهم » أو تزول في تلك الفترة المصيبة ، ولكن الذي حدث هو العكس • فعندما واجهوا التحدى الروماني اليوناني الرهيب والديانة الوثنية لم يستسلموا ، بل ظلت الجموع اليهودية متمسكة ومتعصبة لتقاليد آبائهم وللناموس ولطرق حياتهم •

#### يهسود الشستات:

ولكن هذه الوحدة وهذا التماسك اليهودى لم يمنعاهم من العلاقات الخارجية ، فقد برهنوا أمام كل موقف أنهم شعب مرن يستطيع أن يتعامل مع كل حضارة مخالفة لديانته بكيفية مدهشة · ربما تعلموا ذلك من ماضيهم وتاريخهم فى السبى والاحتلال الأجنبى ، مما جعلهم يتمشون مع كل موقف ويتعاملون معه دون أن يفرطوا فى يهوديتهم · وقد اتضمه هذا بصورة عجيبة فى ظروف يهود الشمتات الذين انتشروا كجاليات مستقلة فى بلدان البحر الأبيض المتوسط · وقد بدأ هذا الشتات تحت حكم الأشوريين والبابليين ، واستمر فى أثناء حكم البطالسة والرومان حتى أنه فى أيام المسيح ، كان عدد يهود الشمتات ستة أضعاف اليهود الذين يعيشون فى فلسطين وكانوا يحافظون على طرق حياتهم المتميزة ، ولكنهم كانوا أيضا مواطنين صالحين للبلاد التى عاشوا فيها وعملوا تجارا أو حرفيين ، وكان الحكام وأصحاب البلاد يحترمونهم · (١)

<sup>(</sup>۱) تدل السجلات القديمة أن العساكر اليهود خدموا في الجيش المصرى ، وكان يعيش اليهود في الاسكندرية عندما اسسها الاسكندر وقد وجدت في اسوان بقايا الهيكل اليهودي ( وليس مجمعا ) ويرجع تاريخه الى القرن السابع أو السادس قبل المسيح وهذا يدل على أن اليهود هناك ، تركوا أية فكرة عن الرجوع الى أورشليم لتقديم الذبائح هناك .

# (Proselytes and adherents) : الدخالاء والمتعاطفون

كان المجمع مركزا لحياة اليهود الدينية والاجتماعية ولكن يهود ذلك العصر كانت لديهم روح الارسالية والتبشير مما جنب كثيرين من غير اليهود الى عبادتهم وحياتهم وعناهم صار يهوديا بالكامل يحفظ الناموس ولكن البعض الآخر كانوا متعاطفين فقط ، اذ كانوا يكتفون بحضور المجمع وبعض الأنشطة القليلة ومن هذين النوعين من الناس اللخاء والمتعاطفين جذبت المسيحية الكثيرين الى عضويتها والمتعاطفين جذبت المسيحية الكثيرين الى عضويتها والمتعاطفين جذبت المسيحية الكثيرين الى عضويتها

#### تطعيم اليهودية بالهليتية:

وفى نفس الوقت يجب أن نلاحظ المميز الثاني ليهود الشات وهو تطعيم اليهودية بالهلينية كاستعمال اللغة والحضارة والفلسفة اليونانية في المجتمع اليهودي وقد بلغ بهم الأمر أنهم نسوا العبرية المغتهم الأصلية الأنهم اضطروا أن يتكلموا اليونانية باستمرار لكونها اللغة العالمية في ذلك العصر ومع ذلك فقد استفاد اليهود من تلك الفرصة العالمية في ذلك العصر المرواة التوراة اليهود من تلك الفرصة بترجموا كتبهم المقدسة (التوراة) الى اللغة اليونانية حتى يمكنهم أن يتعلموا عناصر ايمانهم الموروث ويعلموا عناصر ايمانهم الموروث

وقد يسرت هذه الترجمة جذب الدخلاء الذين لا يعرفون العبرية الى اليهودية ، وقد أطلق على هذه الترجمة الشهيرة لقب « السبعينية » وعلامتها « XXXII » ويقول التقليد انها ترجمت في ٧٢ يوما بواسطة ٧٢ عالما اطاعة لأمر بطليموس الثاني « فيلادلفيوس » (١) • والحقيقة ان الترجمة قد نمت تدريجيا على مر السنين بواسطة مترجمين غير معروفين • (٢)

# فيلو اليهودى: (Philo Judaeus)

ويعتبر فيلو اليهودى ( ۲۰ ق م - ۵۰ م ) الفيلسوف الاسكندرى من

<sup>(</sup>۱) قيل أن العلماء الـ ٧٢ اشتغلوا كل على حدة غي جزيرة غاروس · وعندما أكملت الترجمات قورنت فوجدت متطابقة تماما ·

<sup>(</sup>٢) أما اليهود الذين يتكلمون الأرامية والساكنون في فلسطين فقد كانت لهم أيضا ترجماتهم « الترجوم » وتفسيراتهم الأرامية

أعظم اليهود الذين تثقفوا بالثقافة اليونانية وكانت أسرته من أسر الكهنوت ، وتعلم ايمانه اليهودى بواسطة السبعينية ومن أهم مآثر هذا الفيلسوف هو أنه ربط أفكار العهد القديم بمفاهيم الفلسفة اليونانية بكيفية توافق روح ذلك العصر الذي عاش فيه ولكى يصل الى هذا الربط فقد استخدم التفسير المجازى حتى يوفق بين مفهوم « اللوغوص » اليوناني الذي ينساب من الله نفسه ، وبين تعاليم الناموس والأنبياء التى تخص شعب العهد « اسرائيل » ولعله في ذلك كان أبا لأولئك اللاهوتيين المسيحيين المنين ربطوا بين الأفكار العبرية واليونانية في العصور المسيحية اللاحقة والذين ربطوا بين الأفكار العبرية واليونانية في العصور المسيحية اللاحقة و

#### اليهودية ومقارنتها بالديانات الوثنية:

لا يحتاج الأمر الى التنويه بأن اليهودية كانت تختلف عن كل الديانات الأخرى في الامبراطورية الرومانية ، فقد تشابهت الديانات الوثنية كثيرا في العقيدة والممارسات حتى وان اختلفت أسماء آلهتها فقد كانت تملك الصور والخرافات والسحر والعمل على ارضاء الآلهة التي كانت تملك القوة ، ولكنها كانت أحط أخلاقا من الذين يعبدونها ، أما الله اليهود فقد كان الها واحدا ولا يوجد اله سواه : اله القوة وفي نفس الوقت اله العدل والبر والمحبة ، هذا الاله الواحد اختار شعبا خاصا لليهود ليكونوا الواسطة التي يبارك بها العالم ، دخل معهم في عهد وأعطاهم الناموس ، انهم شعب اللكتاب لأن هذه الكتب القدسة هي المركز الحقيقي لحياتهم وعبادتهم والتي جعلتهم متميزين في كل شيء ، فلا يمكن أن تضارع ديانتهم ديانة أخرى في ذلك العصر ،

# ٣ ـ منظمات الديانة اليهـودية

ولمكن ما هي منظمات اليهمودية الرئيسية ؟ انهما ثلاثة : المنمزل ، المهمكل ، المجمع ·

#### المنسزل اليهسودى:

يعتبر المنزل اليهودي المركز الحقيقي لعدة ممارسات دينية • ففيه

يختن الذكور اليهود ، وفيه يعيدون عيد القصح فتجتمع الأسرة كلها لتذكر خلاص الأمة من العبودية · وفيه يعلم كل أب يهودى أولاده الايمان ·

## الهيكل في أورشطيم:

بنى الهيكل العظيم فى أورشليم فى عهد سليمان الملك ، ولكنه هدم عند السبى ، ولكن بناه زربابل بعد ذلك • هذا الهيكل الثانى أعيد بناؤه بكيفية أعظم على يدى هيرودس فى سنة ٢١ ق م ، وكما يقول انجيل يوحنا (٢٠: ٢٠) استمر بناؤه ٢٦ سنة حتى كمل • وكان يحتوى على دار يجتمع فيها الأمم لأنهم كانوا ممنوعين من الدخول الى القدس • وكان الهيكل مركزا لكل الذبائح اليهودية ، ولذلك كان الكهنة هم العنصر المسيطر فيه ، ولهذا السبب كان نفوذهم عظيما فى الأمة • ولعل رئيس الكهنة - وهو الوحيد الذى يستطيع أن يدخل الى قدس الأقداس مرة فى السنة - هو أكثرهم نفوذا وأعظمهم شانا • فى هذا الهيكلكانت النبائح تقدم والمارسات تسير وذلك من أجل كل يهود العالم ، وكان مزارا للحجاج اليهود الأتقياء من كل أركان العالم ، يأتون اليه ويدفعون له الضرائب • وفى الهيكل أيضا كان ينعقد مجمع السنهدريم • ومع ذلك فقد كان الهيكل ، بكل أسف ، مركزا للفساد السياسي والمالي ، مما جعل السيد يصب غضبه - وله المق فى ذلك ـ على هؤلاء الذين جعلوا «بيت الآب » مغارة لصوص •

# المجمسسع:

أما المنظمة الثالثة ، التي تعتبر من بعض النواحي أهمها جميعا فهي المجمع ، وقد ظهر المجمع متأخرا في حياة الأمة اليهودية كضرورة حتمتها ظروف السبي ، فعندما وجد اليهود أنفسهم بعيدين عن أورشليم ، حيث الهيكل مركز عبادتهم ، استبدلوه بهذا المجمع يقيمون فيه أينما كانوا ، سواء في السبي أو الشتات ، العبادة وتعليم الناموس ، لم يستطع المجمع أن يحل محل الهيكل ، فلم يكن فيه مذبح ولا قدس أقداس ، ولكن كانت الكتب القدسة تقرأ وتفسر هناك ، وفيه تعمق الناس في ناموس موسى وناقشوا مشكلاتهم الاجتماعية ،

كان المجمع أساسا منظمة علمانية ولم يكن من الضرورة حضور كاهن أو « رياى » ( معلم) في اجتماعاته ومع ذلك ، لو وجد أحد من هؤلاء ، كانوا يطلبون منه أن يقرأ الكتاب المقدس ويفسره ، كما حدث مع يسوع عندما زار الناصرة ( لوقا ٤ : ١٦ ـ ١٨ ) • وكان لكل مجمع رئيس أو مشرف يعاونه عدد من المساعدين في تأدية خدمة العبادة • وكانت العبادة ، التي هي الوظيفة الرئيسية لهده المنظمة ، تتكون من الصلاة وقراءة الكتب المقدسة وتفسيرها • أما العمل الثاني وهو لا يرقى الي اهمية العبادة ، فهو تعليم الناس وخاصة الأطفال • ويلوح أن كل مجمع كان يحتوى على مكتبة للدراسات الدينية تفتح لكل من يحب القراءة • وكان التعليم ينصب على الناموس وتفسيراته • وكانت هناك بعض الخدمات الاجتماعية والدنيوية مثل البت في القضايا القانونية ، وتوقيع العقوبات ( متى ١٠ : ١٧ ، ٢٣ : ٤٣ ) والاجتماعات السياسية ، والاعلانات العامة، ومن المحتمل أيضا أنها كانت تستخدم كفنادق يبيت فيها اليهود القادمين من بلاد أخسرى •

ولم يتأكد بعد ما يقال عن أورشليم من أنها كانت تحتوى على ٤٨٠ مجمعا، ومما لا شك فيه أن وجود عدد كبير من المجامع في هذه المدينة التيكانت تفتخر بوجود الهيكل فيها يدل على أهمية المجمع للحياة اليهودية ومن المعروف أن مجمعا بنى في الهيكل لكى يجتمع فيه القادة العلمانيون للاعداد للخدمة في الهيكل والمساعدة فيها •

#### ٤ ـ الأحسراب اليهسودية

لندرس الآن شيئا عن الجماعات والأحزاب اليهودية الكبرى في تلك الفترة • كان في اليهودية أقسام وأحزاب عديدة ولكنها لم تكن على غرار الطوائف المسيحية في أيامنا الحاضرة ، والي جانب ذلك لم تجتذب هذه الأحزاب عامة الشعب ولكنها كانت تقتصر على جماعة مختارة مصددة من النساس •

#### الصدوقيسون:

كان الصدوقيون حزب الكهنة والمسئولين عن العبادة في الهيكل وكانوا كذلك طبقة ارستقراطية تأثرت بالحياة الهلينية ، وكونوا صلات قوية مع الرومان واما من الناحية الفكرية فقد كانوا محافظين وعلى أشد الاختلاف مع الفريسيين من ناحية التقليد الشفوى الذي رفضوه ولم يتمسكوا الا بالسفار موسى الخمسة تمسكا حرفيا ولم يكن هذا فقط هو كل اختلافهم مع الفريسيين ، بل اختلفوا في أمور أخرى كما هو واضح في سفر الأعمال ( ٢٣ : ٨) أذ يقول « لأن الصدوقيين يقولون أنه ليس قيامة ولا ملاك ولا روح وأما الفريسيون فيقرون بكل ذلك ، ولقد ظهر دور الصدوقيين واضحا في محاكمة المسيح ولمالما كان يعظ في أجزاء أخرى من البلاد بعيدا عن أورشليم لم يأبهوا به ، ولكنه عندما جاء الى هدده المدينة ودخلها الدخول الانتصارى ، وادان ادارتهم للهيكل ، وذلك بطرده التجار والصيارف من الهيكل ، صار بذلك خطراكبيرا على نفوذهم وقوتهم، فعملوا بكل قوة على تسليمه ومحاكمته وقتله وقاله .

#### الفريسيسون:

اشتق اسم « الفريسنيين » من الكلمة العبرية «برش» أى « عزل » لم يكونوا من الطبقة الارستقراطية مثل الصدوقيين ، ولكنهم كانوا يحيون حياة التقشف ، مكرسين انفسهم لدراسة وتفسير الناموس • وكانوا فى بعض النواحى أكثر تصررا من الصدوقيين ، لأنهم كانوا يعتقدون ان الناموس ينبغى أن يتطور ليوافق روح العصر ويتمشى مع الظروف الاجتماعية المتغيرة وذلك بواسطة تقليد شفوى • ولكن هذه التقاليد انغمست بالأكثر في تفسيرات دقيقة وتفاصيل صغيرة للناموس • فمثلا «هل يأكل اليهودي بيضة باضتها فرضة في يوم السبت المقدس وهي لا تعرف الناموس ؟ هذه هي تقاليد الشيوخ التي هاجمها السيح » (مرقس ٧ : ٤ ) • أما بالنسبة للفريسيين أنفسهم فقد كان لهذا التقليد عندهم نفس سلطان الناموس المكتوب •

ولقد كان للفريسيين قوتهم السياسية ، ويحتلون عددا كبيرا من

مقاعد السنهدريم، ولهم تأثيرهم في المجمع نظرا لدورهم التعليمي ٠

#### الكتنة:

يجد قارىء الانجيل أن الكتبة والقريسيين يذكرون جنبا الى جنب وفى الحقيقة كان الكثيرون من الكتبة من الفريسيين ولكن لم يكونوا كلهمكذلك، بل كانوا يعملون سويا وكما يدل عليهم اسمهم ، كانوا يسجلون الناموس ويفسرونه كما كان يفعل الفريسيون ، ولكنهم لم يحتلوا مدرسة لاهوتية مستقلة ، بل كان كل تأثيرهم من خلال المجمع حيث كان يجتمع عامة الشعب للعبادة وتعلم الناموس الذى كان المرجع لهم دينيا ومدنيا أيضا و

#### القيبورون:

كان الغيورون جماعة تجمع بين الدين والسياسة • ويقال انهم ظهروا وقت التعداد الذي جرى سنة ٦ م معترضين عليه وعلى النتيجة المباشرة له وهي الضرائب • وقي الكتاب المقدس يظهر الغيورون مئذ القدم فمنهم شمعون ولاوي (تكوين ٣٤: ٤ - ٦) وفينحاس (عدد ٢٥: ١-٨) وكان هناك غيورون في أثناء الحكم المكابي وهم - بدون شك - أجداد الذين ظهروا ابان العصر المسيحي • ومعنى الاسم: أن « تكون غيورا » • فالغيور هو الشخص الذي يسلم نفسه لله لكي يكون الوسيلة التي يظهر بها غضبه الغادل ودينونته ضد الأصنام والضلالة وكسر الناموس • ولقد كان هدف الغيورين في أيام المسيح هو الثورة لكسر نير الرومان • ولقد كان هدف الغيورين في أيام المسيح هو الثورة لكسر نير الرومان • ولقد كان واحدا منهم • ولما يسوع ، فلم يظهر أي دليل علمي ، يدل على أنه كان واحدا منهم •

### الأسسيتيون:

اما الحزب الأخير الذي ينبغي أن يذكر في هذه الدراسة فهو حزب الاسينيين وهو يتكون من جماعة متصوفة متطرفة في تقواها ، يرجع أصلهم غالبا الى الهسيديم في أيام المكابيين والقد تركوا المدن وأسسوا لأنفسهم مستوطنات رهبانية يسودها نظام في غاية القسوة ، ولقد كشفت مخطوطات « القمران » التي اكتشفت حديثا قرب الشاطيء الشمالي الغربي للبحر الميت عن أشياء كثيرة وقيمة عنهم لم تكن معروفة من قبل وقيمة عنهم لم تكن معروفة من قبل وقيمة عنهم لم تكن معروفة من قبل وقيمة

ظهر أنه ربما كان لديهم كتب مقدسة أخرى الى جانب التوراة ، وكانوا يسمون أنفسهم أبناء النور وحكموا على الآخرين أنهم أبناء الظلمة . وكانوا ينتظرون مسياوين أحدهما كاهن والثاني ملك .

ولقد زعم بعضهم أن يسسوع كان واحدا منهم ولكن هذا الرأى لم يجد قبولا عند العلماء ، أما يوحنا المعمدان فربما كان أقرب اليهم ، مع أن حياته التي نعرفها لا تتفق كثيرا مع حياة الاسينيين •

#### انتظار المسليا:

#### Recommended English Readings

- DAVIES J. G. The Early Christian Church, PP. 1-6.
- FILSON; Floyd V. A New Testament History, PP. 34-61.
- LIETZMANN, Hans A History of the Early Church, PP.24-103
- LATOURETTE, K. Scott A History of Christianity (abridged) PP. 10 - 19.
- WALTER, Williston A History of the Christian Church, PP. 12-17.
- The Interpreter's Dictionary of the Bible, especially articles on Synogogue, Temple, Sadducees, Pharisees, Scribes, zealots, Essenes.

# ارساليا المسيح

#### جـــدور الكنيســة:

لا بد أن يبدأ تاريخ الكنيسة بارسالية المسيح ، لأنه مؤسس الكنيسة ومركز كل تاريخها ·

وقد يقال عن الكنيسة انها تبدأ من بدء الخليقة نفسها ، لأنها في معناها الأساسي هي جماعة من الذين انفصلوا عن العالم ليكونوا شعبا ش وهذا القول فيه بعض الصواب لأن المكنيسة كحقيقة حية كانت موجودة في أيام الآباء والقضاة والملوك والأنبياء •

فقى عظة بطرس (أعمال ٢) يوم الخمسين تظهر اشارات الى الأنبياء: يوئيل ، والآباء وداود ، وفى عظة اسطفانوس (أعمال ٧) اشارة الى « الكنيسة فى البرية ، وخيمة الشهادة فى البرية ، مما يؤكد اهتمام الرسل بأسلاف الكنيسة واحساسهم بأن ما عمله الله فى المسيح يسوع هو من خطة أزلية غير مرتبطة بالزمان ، ولكن اذ نأخذ عناصر الزمان والمكان فى الحسبان ينبغى أن نتبع ما اصطلح الناس عليه ، وهو ابتداء قصة الكنيسة بحياة من أسسها واضعين نصب أعيننا الماضى السحيق حيث تكمن جذور الكنيسة ،

#### المسيح رأس الكنيسة:

بالطبع لا نستطيع أن ندرس دراسة تفصيلية حياة السيح وتعاليمه في كتاب قصد به أن يكون تاريخا للكنيسة · وليس في المسيحية ما أمكن درسه دراسة عميقة مثل حياة السيح · ومن الناحية الأخرى ما كان

يمكن أن يكون هناك كنيسة بدون يسوع المسيح · فهو أساس وجودها ، هو رأسها وهي جسده · فان كان لها حياة فهي فيه ومنه وبواسطته · وهو الشخص المركزي لكل المسيحية · وهذا ما يعترف ويتمسك به كل مسيحي مهما كانت طائفته · ولهذا السبب فلن ننسي حياة يسوع الأرضية وخدمته لأنها نقطة البدء والأساس في تاريخ كنيسته ·

ولكن وباختصار شديد ، سنحاول اكتشاف العناصر التى تكمن فى اعمال واقوال يسبوع التى صارت أساس الكنيسة ، علما بأن كل ما قاله وعمله كان ذا أهمية عظمى عند المسيحيين ، ولكن اهتمامنا هنا سيوجه الى توضيح تلك العناصر القوية والمؤثرة التى حلت أتباعه القلائل من الربط التى كانت تربطهم بيهوديتهم وبأجدادهم ، ودفعتهم الى اقامة جماعة فريدة لم يسبق لها مثيل سميت فيما بعد : « الكنيسة المسيحية » وبالرغم من كل ضعفاتها البشرية فانها نمت واتسعت وخرجت عن تخوم فلسطين ، وامتدت الى خارج حدود الديانة اليهودية نفسها .

# الاشارات التي وردت عن المسيح خارج الكتاب المقدس:

تعتبر الأناجيل ، بلا شك ، مصدرنا الأساسي عن يسبوع ، اذ لم يكن معروفا للمؤرخين الآخرين ، وحتى لو عرفوه فانه بالنسبة لهم ، لم يكن شيئا يذكر الى جانب القادة والقياصرة الرومانيين ، ورغم ذلك فقد أصبح ذلك الرجل ، الذي لم يكتب كتابا ولم يؤسس مدرسة ولم يقد جيشا ، ولم تزد حياته العامة عن ثلاث سنوات ، ولم يزد اتباعه عن اثنى عشر رجلا قليلي الشأن ، هذا الرجل صار النقطة الفاصلة والحاسمة في التاريخ ، لم يظهر اسم يسبوع في أي كتاب من كتب التاريخ العالمي حتى ٩٥ م ، عندما اشار المؤرخ اليهودي يوسيفوس اليه مرتين ، ويقول العلماء ان الاشارة الثانية ربما كانت اضافة متأخرة بواسطة كاتب مسيحي ، أما كتب الربيين فقد احتوت على بعض الاشارات القليلة العابرة وكلها مملوءة بالعداء الستحكم ، وفي القرن الثاني الميلادي وردت في بعض كتابات بالعداء الستحكم ، وفي القرن الثاني الميلادي وردت في بعض كتابات الكتاب الرومانيين من أمثال تاسابتوس ( Tacitus ) وساوتونيس ( Suetonius ) ثم بليني ( Pliny ) اشارات عابرة عن شخص اسمه

( كريستوس ) ولكنهم لم يزيدوا عن مجرد ذكر اسم المسيح ولم يضيفوا شيئا للقصة الوافية الكاملة في الأناجيل •

#### خدمة يسوع لكل الناس:

من الصعوبة بمكان أن نحدد عنصرا بذاته فى خدمة يسوع كان له الأثر الأكبر فى تكوين الكنيسة • لقد اختلف عن القادة الدينيين فى أثره العام فى الناس ، فى دعوته بالقول والعمل لجماعة بسيطة ، فى اختلاطه بجماهير لم يكن غيره يهتم بها ، فى اختياره للحقول والقرى للتبشير برسالته بعيدا عن أورشليم المركز الرئيسي للقوة الدينية اليهودية •

فلكى تبنى الكنيسة كان يجب أن يكون ذلك على قاعدة عريضة من كل طبقات المجتمع وهكذا فعل يسوع الذى عاش للآخرين ولكل الناس •

#### تدريب الاثنى عشى:

وكانت الجماعة الخاصة التي صارت أقرب الناس اليه جماعة عادية من كل الوجود ، ضعيفة أمام الأزمات ، ولم يكن لأى انسان مهما كان خياله أن يرى فيهم أولئك القديسين والأبطال كما صاروا فيما بعد ، ولكنهم كانوا مع يسوع ، لقد تركوا عائلاتهم وأعمالهم ليتبعوه ، ولم يعرفوا من هو الا بعد مدة طويلة في صحبته ، وحتى رأوه على جبل التجلى لم يكونوا يظنونه سوى واحد من الأنبياء ، أما الهزيمة المروعة التي ظنوها في تسليمه ومحاكمته وصلبه ، فكانت شهديدة الأثر عليهم فأخافتهم وأربكتهم ، ولكنهم عندما اكتشفوا قيامته وعرفوا معناها العميق ، وعندما استوعبوا تعاليمه عن الهدف الذي جاء من أجله ، لأجلهم ولأجل العالم ، عندئذ اختبروا وعرفوا تلك الشركة الأساسية الخلاقة التي صارت الصفة الأساسية للكنيسة التي يجب أن تحفظها في كل العالم والي كل الدهور .

### الصلب والقيامة:

الحقيقة التى لا تحتاج الى زيادة تأكيد لبيان أهميتها القصوى ، هى أن أهم ما عمله يسوع ، واهتمت الأناجيل جدا بتسجيله ، هو بذله نفسه لأجل خلاص البشرية ، ولقد عاشت تلك الحوادث التى سبقت الصلب حية

فى ذهن الكنيسة الى هذا اليوم ، وهل تنسى الكنيسة الدخول الانتصارى، العامة لعازر من الموت ، العشاء الأخير ، جهاده فى بستان جتسيمانى والتسليم والمحاكمة ؟ وكان للعشاء الربانى أهمية خاصة فلقد مارست الكنيسة منذ أيامها الأولى كذكرى لآلامه وموته ، ثم جاءت القيامة التى لا تقل عن كل ذلك أهمية والتى لولاها ما كان يمكن أن يكون للكنيسة وجود بالمرة ، فهى التى جعلت معنى لموته ولكل شىء فعل وقال قبل ذلك ، فعندما قام السيد من الأموات عرف أتباعه من هو ومن هم وماذا يجب أن يفعلوا ، ومع أنهم لم يتكلموا كثيرا عن الكنيسة كمنشأة ، ولكنهم أصبحوا هم هذه الكنيسة فى قوة الرب المقام من بين الأموات .

#### تامسوس المعسة:

ينبغى أن نلاحظ هنا أيضا الأهمية البالغة لكرازة يسوع وتعاليمه فقد تكلم كما لم يتكلم انسان غيره وهو الذى أعاد تفسير ناموس موسى مركزا على الروح لا الحرف ، حتى أصبح وكأنه شيء جديد وانه لم ينكر الناموس القضائي الذى جاء به موسى ، وللكنه ذهب الى أبعد من ذلك ليظهر أن البر الحقيقي يكمن في التوبة والتواضع والاتكال على نعمة الله (قارن صلاة الفريسي والعشار في لوقا ١٨: ٩ - ١٤) وفهو لم يتطلب اصلاحا في السلوك وبل تغييرا في الحياة ، ولذلك نبر على الوصيتين « تحب الحرب الهك ووريك كنفسك » اللتين كانتا جرزءا من المفهوم الديني اليهودي ولكنهما في الحياة العملية ، دفئتا تحت أكوام من التفاصيل اللانهائية للنواميس والتقاليد الفريسية و

#### ملكوت الله :

ومن أهم تعاليم يسوع أيضا تعليمه عن ملكوت الله ، وحياة الفرح والكفاية في هذا الملكوت وكان مفهوم يسوع للملكوت أنه حاضر الآن وفي نفس الوقت سيأتي في المستقبل ولم يكن الملكوت في تعاليمه مرادفا للكنيسة ولكنه تكلم عنه بمعنى أنه الحالة التي تتملك العقل والقلب والتي تتحقق حد لحد ما حد في العصر الحاضر ثم تتحقق في كمالها المطلق في المستقبل الذي لم يحدد بعد وعند عندما يحققها الله بحسب ارادته وكان السلوب يسموع في الكلام عن الملكوت غامضا ومتصديا ولكنه في نفس

الوقت يعطى الرجاء والرضا • ومع أن الكنيسة ليست مرادفة للملكوت . الا أن وعد الملكوت ملأ الكنيسة بالثقة واليقين في أحلك الظروف • وتظهر الكنيسة في أعظم انتصاراتها في رؤيا ٢١ • • أورشليم الجديدة نازلة من فوق من السماء مزينة كعروس لرجلها • • • هــذا هو عمل الله لا عمل انســان •

#### يهسودية يسسوع:

وهناك عنصر آخر في حياة يسوع يميزه عن الناس ، هو رفضه القوى وانتقاداته الصادة لنوعية القيادة الدينية لليهود • كان يسروع يهوديا ، يحترم ناموس موسى وعادات الناس ، ويحافظ على المواسم والأعياد ، عيد عيد الفصح وحضر العبادة في المجمع والهيكل • وكان الناس ينادونه باللقب المجليل « رباى » أو يا معلم • ولكنه في نفس الوقت قال وعمل أشسياء كانت قذى في أعين قادة اليهود الأتقياء • لم يكن زاهدا متقشفا • • جاء يأكل ويشرب • • اختلط بعامة الناس وخاصة المنبوذين كالسامريين والعشارين والخطاة والزوائي ، وأصعب من هذا كله ، نسب لنفسه سلطان الله نفسه ، فغفر الخطايا ، وكان يبدأ خطابه بالقول « وأما أنا فأقول المكم • • • » بدلا من أن يقسول العبارة التقليدية : « هكذا قال الرب » • وأخيرا أخذ على نفسه أن يتمم عمل المسيا المنتظر بل وضع نفسه للموت حتى يتمم عمل تلك الوظيفة • • أشياء لم يكن اليهود مستعدين بتاتا أن يتقبلوها أو يتحملوها •

### استقلالية يسوع:

من هذا يتضح أن يسوع كانت له طريقته الخاصة في كل شيء ، مستقلا تماما عن أي تأثير خارجي ورفض رفضا باتا أن يتوافق مع الأحزاب الكبري ، فلم ينعزل مع الأسينيين ولا أن يقوم بشورته مع الغيورين ، وأظهر سخطه على الكهنة والصدوقيين وطرقهم وهاجم الكتبة والفريسيين علنا واتهمهم بأنهم مراؤون وقادة عميان وقبور مبيضة وبالاختصار فقد رفض يسوع بكيفية حاسمة أن يربط نفسه بالأحزاب

الرئيسية ، حتى ان الجماعة أو الكنيسة التى كان عليها أن تحمل شهادته ورسالته ، رفضت وطردت من الحياة اليهودية كما فعلوا مع سيدها .

#### يسوع وتكوين الكنيسة:

ويمكن مما سبق أن نستنتج من الأسباب السابقة أن ظهور الكنيسة المسيحية كان ضرورة حتمية ٠٠ فالآثار التى ترتبت على حياة يسبوع وموته وقيامته أظهرت بكل جلاء أنه لا بد من ظهور منظمة تستمر وتبقى ٠ ومع ذلك فلم يذكر يسوع تفاصيل بناء وادارة وممارسات الكنيسة المقبلة ، والعشاء الرياني كان الممارسة الوحيدة التي رسمها ٠ وكانت وصيته الأخيرة لتلاميذه أن « اذهبوا وتلمذوا جميع الأمم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس وعلموهم أن يحفظوا جميع ما أوصديتكم به » (متى ٢٨ : ١٦ - ٢٠ ) هي البرنامج المتسع للتبشير وضم المسيحيين في جماعة المؤمنين ، وتعليمهم في الإيمان ٠ وظهر اهتمام يسوع الواضع بالكنيسة ووحدتها – في سنواتها المقبلة المستمرة – في صلاته الكهنوتية ( يوحنا ١٧ ) ٠ وقد مارس يسوع نقسه وشجع بعض المارسات ، التي صارت ممارسات الكنيسة نفسها ، مثل الصلاة والصوم واعطاء الصدقة ٠

#### اعتــراف بطــرس :

أما اشارة السيد الواضحة الى الكنيسة بذات الاسم فجاءت فى ( متى ١٨ : ١٨ ) وقد بنيت على اعتراف بطرس بأن يسوع هو المسيح وعلى هذا بنى بعض المسيحيين الأهمية الكبيرة للاعتراف العلنى بالمسيح واستنتج بعضهم أن الخدمة المسيحية الحقيقية هى تلك التى سارت فى خط واحد مستمر لم ينقطع من بطرس رئيس الرسل ولكن نظرا لهدف هذه الدراسة يكفينا أن نقول ان التخطيط لمنظمة خاصة يطلق عليها « الكنيسة » لم يكن فى حياة المسيح هو الهدف الأول و نعم يمكننا أن نقول انه توقع بل أمر بأن تكون هناك شركة ونشاط مستمرين ، ولكن الصورة التى تأخذها هذه الشركة ، تركه لهذه الجماعة الأمينة لكى تقيمه بارشاد الروح القدس الذى يعلمهم ويرشدهم الى كل الحق ( يو ١٤ : ٢٠ )

#### Recommended English Readings

- DAVIES. J. G. The Early Christian Church, PP. 19 29.
- FILSON, Floyd V. A New Testament History PP. 88 150
- LATOURETTE, K. Scott A History of Christianity, PP. 37 60, 112, 113.
- LIETZMANN, Hans A History of the Early Church, PP. 45-60.
- WALKER Williston A History of the Christian Church. PP. 18 21.

# الصكنيسة في أورشليم

ناتى الآن الى الكنيسة الأولى التى بدأت وعاشت ايامها الأولى بعد صعود المسيح والمصادر التى تكاد تكون الوحيدة لمعرفة هذه الفترة هي الكتب المقدسة وخاصة سفر الأعمال ولكننا لن نتكلم بالتفصيل عن الحوادث التى سجلت في هذا السفر ، بل سنقتصر في حديثنا ، على السمات الأساسية لهذه الكنيسة الأولى وكيف كانوا يرون أنفسهم وكيف عملوا كتكوين جديد وورد السيح وللسيح وكيف عملوا كتكوين جديد وورد السيح والسيح والتكوين جديد والكنيسة السيح والسيح والتكوين جديد والتناس السيح والسيد والتناسية المناسبة السيح والتكوين جديد والتناسية المسيح والتناسية المناسبة المناسبة المناسبة المسيح والتكوين جديد والتكوين جديد والتناسبة المسيح والتناسبة المناسبة المناسبة

# الكثيسة كمؤسسة لعصى جديد:

ينبغى أن يذكر هنا أن هدنه الجماعة الصغيرة غير المعروفة من المسيحيين الذين عاشوا على هامش الامبراطورية الرومانية كانوا يخلقون منظمة تعيش وتبقى ، بينما تزول تلك الامبراطورية العظيمة وكل ما خلفها من امبراطوريات ويمكن أن يقال أن كل شيء له تأثير في العالم الغربي بل وكثير من بلدان الشرق الأوسط ، مما يعتبر « تراثا » (Legacy ) من الحضارة الرومانية اليسونانية مثل المفاهيم السسياسة ، أسس القانون والفلسفة ، أشكال الشعر والفن ، وياختصار كل أسس الحضارة الحديثة والتقافة الانسانية ، كل هده كانت الكنيسة عاملا أساسيا في حفظه وتوصيله الينا و أما المؤسسون الأوائل فلم يفكروا في هذا الاتجاه ولم يحلموا بأعمال القسوة والاجحاف التي كانت بين الحين والآخر سيحلموا بأعمال القسوة والاجحاف التي كانت بين الحين والآخر منشوه تاريخ الكنيسة و لكن كان مركز انتباههم هو الرب المقام وما طلب منهم ، وقد لا ترجع اليها كنيسة العصر الحديث الى هذه البساطة ، ولكنها يجب أن تعيش بضعفاتها وامتيازاتها ، لكن السنين الطويلة لم تستطع ان

تعتم رؤيا الرب المقام ، أو أن تضعف دعوته الحاسمة القوية للكنيسة التى أحبها ، في كل العصور ·

#### تاثــير القيـامة:

لا ينكر أى دارس أن الكنيسة ولدت يوم المخمسين ، ومع ذلك فنحن نوقن بأن تكوين الكنيسة فى شكلها البدائى ، ظهر حالما اقتنع التلاميذ بقيامة السيد · فأينما ظهر السيد ، ومهما كانت الطريقة التى ظهر بها سواء أكان للنساء فى البستان أو لبطرس وحده ، أو لتلعيذى عمواس ، أو للأحد عشر وهم مجتمعون فى العلية فى خوف ويأس ، أو على شاطىء بحيرة الجليل ، أو للخمسمائة أخ الذين يذكرهم الرسول فى ( ١ كورنثوس ١٥ : ١ ) ، فان روحها جهديدة تختلف عن الماضى ، تظهر واضحة ملموسة ، مملؤة بالبهجة والفرح والشكر ، ثم نظرة ثقة قوية الى المستقبل بانتظاراته العظيمة .

ذلك لأن سيدهم لم يهزم ولم يتركهم بل أعطاهم المواعيد وتعمها ولم يكن ايمانهم به عبثا • أراد أن يستخدمهم في أعمال عظيمة ، وكانوا بدورهم مستعدين لذلك ، وهكذا ظهرت الكنيسة فكرا وحقيقة عندما تشكل التلاميذ بهذه الرؤيا • وحتى لو لم يستخدموا كلمة «كنيسة » فانهم صاروا كنيسة حالما اختبروا قوة قيامة المسيح • ولكي يكونوا عمليين عزموا على ملء المكان الذي تركه يهوذا الاسخريوطي الذي خان سيده ، بانتخاب رجل كان مؤهلا لأن يكون تلميذا ، متياس (أعمال ١ : ٢١ - ٢١) وبذلك برهنوا على أنهم كانوا ينظرون لأنفسهم كجماعة مترابطة مستمرة •

### يـوم الخمسين:

يعتبر يوم الخمسين وما حدث فيه ثانى الحوادث المهمة فى تاريخ الكنيسة ، ويوم الخمسين هذا هو. عيد الأسابيع اليهودى ، وسمى بالخمسين لأنه يجىء بعد خمسين يوما من اليوم الذى فيه تدخل حزم الشعير الى بيت الرب فى عيد الفصح ، وهناك مناسبة أخرى يرتبط بها يوم الخمسين وهى اعطاء الناموس على جبل سيناء ، وهكذا لم يكن

اليوم غريبا على التلاميذ بل كانوا يعرفونه من قبل · فى ذلك اليوم كان حوالى ١٢٠ تلميذا مجتمعين فى العلية (أعمال ١ : ١٥) ·

وقد اجتمع حولهم جمع كثير يسمعونهم باستغراب وهم يتكلمون بألسنة ، وهنذا يدل على أن المكان الذى كانوا فيه كان مكانا عاما ومتسعا ٠٠ ربما كان أحد قاعات الهيكل ، وان صبح هذا الاستنتاج فهو يدل على أن اختبار القيامة ولد فيهم روح الشجاعة والاقدام ، وفي نفس الوقت لم تكن السلطات في الهيكل قد أخذت منهم موقف العداء بعد ، بل كانت تعتبرهم يهودا محافظين ٠

ومن الناحية الأخرى ، فان المقيقة البارزة فى العدد الضخم الذى امن بعد عظة بطرس ، حيث انضم الى التلاميذ ثلاثة الاف عضو آخر تدل على أن الكنيسة أصبحت شعبية بل ومنطقة جذب ضخمة من السهل أن تلفت اليها انتباه السلطات ، وبالأخص اذا عرف أن كل سكان أورشليم فى تلك الفترة كانوا عشرين ألفا ، ومع ذلك فقد مر وقت طويل نسبيا لتظهر الحركة المضادة لمحاربة نشاط المسيحيين الأوائل ومضى وقت أطول ليطرد اليهود المسيحيين الذين من أصل يهودى من المجمع ،

# عمسل السروح القسدس:

لقد أمر يسموع تلاميذه أن ينتظروا وعده ويختبروا حلول المروح القدس عليهم ، وقد تم الوعد وجاء الروح القدس في « صوت ريح وضوء هو السنة من نار » ولعمل توقع التلاميذ لم يصمل الى هذا الحد ولكنهم فرحوا به بكيفية جعلت الناس من حولهم تعرف أن أمرا عجيبا حدث لهم •

ومع ذلك فيجب أن نعرف أن الروح القدس يعمل ويظهر بكيفية أخرى ، ففى (يوحنا ٢٠: ٢٢) نقرأ أن التلاميذ قبلوا الروح القدس عندما نفخ المسيح المقام فيهم فى هدوء ، وفى هذا المجال يجب ألا ننسى نصيحة الرسول بولس للكورنثيين فى رسالته الأولى اليهم والأصحاحات ١٢ و١٢ و١٤ عندما كان يناقش المواهب الروحية فى اطار المحبة والوحدة المسيحية ، هذه نصيحة يجب أن تذكرها الكنيسة دائما أذ يقول لهم ،

« جدوا للتنبؤ ولا تمنعوا التكلم بالسنة · وليكن كل شيء بلياقة وبحسب ترتيب » ( ١ كورنثوس ١٤ : ٣٩ ) ·

#### عظـة الرسـول بطـرس:

كانت عظة بطرس الحدث الهام الثانى فى يوم الخمسين عندما أجاب على تساؤل وحيرة المشاهدين: « ماذا يعنى كل هذا؟ » فى هذا الموقف الذى فيه شهد بأن « يسوع هذا الذى صلبتموه أنتم ، جعله الله ربا ومسيحا » استطاع بطرس أن يخلط العاطفة المتقدة بالدعوة الذهنية ، وبذلك جمع بين الخبرة الروحية والشهادة للايمان وهكذا استطاع فى عظته الأولى أن يجمع العناصر الجوهرية للانجيل ، فالعهد القديم الذى عظته الأولى أن يجمع العناصر الجوهرية المانجيل ، فالعهد القديم الذى أشار الى مجىء المسيح قد تمت نبواته ، والمسيح قد صلب بايدى الأثمة والشاقامه من الأموات ، ونحن شهود لهذه الحقيقة ، ويسوع هذا هو رب ومخلص ، ولهذا فيجب أن تتوبوا وتخلصوا (أعمال ۲ : ۱۲ - ۳۲) .

كانت الألسنة سبب حيرة للناس ، ولكن عظة بطرس وضعت المامهم بكل وضوح دعوة لتسليم الحياة ، ولهذا تقدم ٣٠٠٠ عضو الى الأمام ، وتابوا واعتمدوا وانضموا الى الكنيسة ٠

هذه العناصر الشائة المرتبطة معا: الخبرة الروحية والشهادة العلنية ونمو الكنيسة تدل بكل وضوح على أن الكنيسة قد اتخذت القرار الحاسم بالعمل والتحرك لتقديم المسيح يسوع الى العالم غير عابئة بما يجره عليها هذا العمل ولا كم هى النفقة التى ستتكلفها ، يكفى أن تتحرك وهكذا يمكننا أن نقول بحق أن يوم الخمسين هو يوم ميلاد الكنيسة .

#### 

بدأ هـولاء المسيحيون يشعرون بهويتهم ، ويحسون أنهم شركة وجماعة مميزة وبدأت بعض الصفات الهامة تظهر في جماعتهم هـذه · لم يطلقوا على أنفسهم بعد لقب مسيحيين ، ولكنهم كانوا يعرفون في أنفسهم جماعة من اليهود اكتشفوا لأنفسهم المسيا المنتظر ، وهم يعيشون

الآن في انتظار مجيئه ثانية • الى جانب ذلك استمروا يعبدون في الهيكل لأسباب عديدة •

ربما منها أن الهيكل هو المكان المتسع المناسب والمثالي للشهادة ، ولمحن فوق ذلك كان من حقهم الطبيعي كيهود أن يجتمعوا هناك • كان الهيكل هيكلهم بنفس الدرجة الذي كان للمسيح ربهم من قبلهم •

#### الأمسور التي مسرت المسيميين:

ولكن هناك أيضا بعض القيم التي كانت تميز المسيحيين دون غيرهم منها: ضرورة سكنى الروح القدس ثم المعمودية التي رغم أنها نبتت من معمودية يوحنا المعمدان ، لكنها صارت اجراء ضروريا للدخول في الشركة المسيحية • وهناك أيضا شواهد تدل على أن الكنيسة بدأت من أول تكوينها تضع أهمية خاصة على يوم الأحد أول أيام الأسبوع ، وذلك بتخصيص نوع من العطاء ( ا كورنثوس ١٦: ٢ ) ، وكسر الخبز الذي كان يجرى فيه ( أعمال ٢٠: ٧ ) ، وقد أطلق عليه اسم « يوم الرب » كان يجرى فيه ( أعمال ٢٠: ٧ ) ، وقد أطلق عليه اسم « يوم الرب » للمسيحيين فأصبح سهلا عليهم أن يعبدوا الرب فيه مع أنه لا يوجد ما يجعلنا نعتقد أنهم أبطلوا تقديس يوم السبت اليهودى • كما كان يوما الاثنين والخميس يومي صوم لليهود ، وكان المسيحيون الأوائل يحفظونها بكل اخلاص • ولكن بمرور الوقت استبدلوهما بيومي الأربعاء ( الذي بيه أسلم المسيح ) والجمعة ( لأنه صلب قيه ) •

### اتشسطة الرسسل ومواعظهم:

وكانت هناك أيضا أنشطة الرسل العلنية من شفاء مرضى ووعظ ، وخاصة من الرسولين بطرس ويوحنا ، (حوالى م/ سفر الأعمال يتكون من مواعظ )(\*) وتعليم المؤمنين • ويجدر بنا هنا ملاحظة أن مواعظهم

مع أنها كانت مركزة على المسيح الحى المقام وسلطانه فى الكنيسة ، الا أن جذورها كانت مثبتة فى الناموس وفى التاريخ اليهودى وفى كتابات الأنبياء وكانت فى حقيقتها دعوة الى التوبة والرجوع الى الله وكانوا يعتقدون أنهم لهم الحق فى الهيكل وفى الوعظ فيه ويؤكدون أنهم لا ينادون بديانة جديدة أو جماعة جديدة ولكنهم يعملون على ارجاع اسرائيل الى المعنى الأساسى الذى أعلنه لهم يسموع •

#### مجيء المسيح الثاني:

وكان الفكر السائد بين الجماعة الأولى هو العنصر الاسخاتولوجي، فقد عاش المسيحيون في انتظار رجوع السيد الذي اعتبروه على الأبواب ، وذلك استنادا الى ما قاله يسسوع لهم (متى ٢٤: ٣٧ – ٣٦ ، ومرقس ٢١: ٨٨ – ٣٧ ، لوقا ٢١: ٩١ – ٣٦ ) • وكما أن الرسول بولس يختتم رسالته الأولى الى كورنثوس بقوله : « ما ران أثا » أي « رينا تعال » ( ١ كورنثوس ٢١: ٢١ ) • ويقول في رسالته للفيلبيين « الرب قريب » ( فيلبي ٤ : ٥ ) • ويختتم يوحنا الرؤيا بهذا القول : « يقول الشاهد بهذا نعم • أنا أتى سريعا ، أمين • تعال أيها الرب يسوع » (رؤيا ٢٢: ١٠ ) • وبهذا كانت الكنيسة ذات طبيعة توسطية فهي كقنطرة تربط ما بين مجيء المسيح الأول ومجيئه الثاني القريب جدا فهي جماعة بدت وكأنها قد حرمت مؤقتا من قائدها وتنتظر رجوعه ثانية •

وهنا يكمن الرد على التساؤل عن الصلة بين الكنيسة وملكوت الله ، فالكنيسة ليست بديلا عن الملكوت ولم تأت بدلا عنه ، لقد جاءت لتمكن الانسان من أن ينتظر مجىء الملكوت .

#### حياة الشركة المسيحية:

بدت للمسيحيين الأوائل أهمية اجتماعهم معا في بيوت بعضهم البعض ، فقد كان هناك مسيحيون يسكنون في أورشليم وكانت لهم بيوت كبيرة تتسع لجماعات منهم (ويبدو أنه لم يكن لأى واحد من التلاميذ بيت في أورشليم غير يوحنا مرقس) • وربما كان اجتماعهم معا في هذه البيوت

بسبب الخوف من اليهود ، ولكن كان أساسا لكى يمارسوا معا فريضة العشاء الرباني الذي كان عريزا عليهم أكثر من سائر الممارسات الأخرى ، والذى لم يكن يرضى لهم اليهود أن يقوموا به فى الهيكل ، ويلوح أيضا أن كسر الخبز في بيوت في المساء كان هاما بالنسبة لهم ، لأنهم كانوا يعتقدون أن المسيح سحوف يأتى بينما هم يشتركون معا في كسر الخبر (أعمال ٢: ٢٤) • ومع أن عشاء الرب وكسر الخبر كانا يمارسان فى وقت واحد الا أنهما بمرور الوقت ، بدآ يتمايزان ، وكان هناك شيء آخر هام وهو ما يعبر عنه « وكان عندهم كل شيء مشتركا » وهذا يدل على انهم كانوا يحيون حياة جماعية ، وكان يلزمهم أن يستخدموا البيرت المتسعة لاجتماعاتهم · هذه « الاشتراكية المسيحية » الأولى كانت ضرورة اجتماعية لأن المسيحيين الفقراء الذين لم يكونوا من أورشليم أصلا ، لم يكن لهم سـوى هذه البيوت ليمكثوا فيها • كما كان هناك سبب لاهوتى بسيط وهو قرب مجىء سيدهم ، وكان من الأحسن لهم أن يحيوا معا منتظرين ذلك الحادث الجليل ، ففي مقابل الاعداد لمجيء الرب ، كانت الممتلكات لا تساوى شيئا • ولكنهم لم يفعلوا ذلك ليكون أساسا لكنيسة المستقبل ولا للمجتمع عامة •

#### معنى كلمـة «كنيسـة» :

لم يذكر العهد الجديد السبب الذي لأجله استخدم التلاميذ كلمة «كنيسة » ولا متى استخدموها • وبقدر ما نعلم لم يطرح هذا السؤال للبحث أبدا وعندما استخدمها القديس لوقا في (أعمال ٥: ١١) فعل ذلك دون أي تنبير أو تعريف ، واستمر كذلك في كل كتابه • ولكن العهد المجديد استخدم كلمة « الكنيسة » بمعنى « اجتماع » ، أي اجتماع جماعة مسيحية في مكان ما • وقد تطلق على المسيحيين أنفسهم عندما يجتمعون معا للعبادة • ولكن هذه الكلمة بدأت تكسب معناها اللاهوتي في كتابات الرسول بولس عندما نبر عليها تنبيرا عميقا في رسائله وأعطاها ذلك المعنى الذي نعرفه نحن الآن • ولعل التلاميذ الأوائل كانوا يتذكرون كلام السيد لبطرس ، ولعلهم كانوا في حاجة الى كلمة تطلق على جماعتهم التميزهم عن اليهود الآخرين • ولقد قرأوا تلك الكلمة في الترجمة السبعينية بمعنى « كل الشعب كجماعة مدعوة من الله » (اكليسيا) ، وهي ترجمة بمعنى « كل الشعب كجماعة مدعوة من الله » (اكليسيا) ، وهي ترجمة

الكلمة العبرية «كنيسة » بمعنى « اجتماع » وبهذا المعنى أخذها التلاميذ وأطلقوها على أنفسهم لأنهم كانوا يعتقدون أنهم اسرائيل الحقيقى ، وبذلك صارت وصفا لهم ولشركتهم •

#### تنظيم الكنيسة:

وأخذ الوقت يتقدم بالكنيسة ، كما بكل تنظيم بشرى آخر ، فاننا نلمح انتقالا تدريجيا من جو الانتعاش الأول ، الى حالة من الاستقرار والنظام ، فالكنيسة ظلت تعتبر نفسها جماعة ذات مبادىء علوية سامية ، تعيش فى أواخر الأيام ، ولكنها كانت تدرك أيضا انه يجب عليها أن تؤدى خدمتها حسب الواقع البشرى .

#### قوة عمل المعجزات التي كانت للرسل:

بدأ التحرك نحو التنظيم في الكنيسة عندما بدأت الجماعة تعترف بقيادة الرسل وهذه القيادة لم تأت عفوا ولكنها بنيت على مجموعة من الاعتبارات: فهم الذين رافقوا يسسوع في حياته في الجسد وقد رأوا الحرب المقام ، وكانوا يعظون ويعلمون وكانت لهم قوة خاصة لعمسل المعجزات لم تكن للآخرين ولقد دون (أعمال ١٤ : ١٤ – ١٦) أن بطرس ويوحنا صليا ووضعا أيديهما على المؤمنين في السامرة فحل عليهم الروح القدس ، ومع ذلك فان سفر الأعمال يبين أن كل هذه القوات والآيات كانت نعمة وهبت لهم من المسيح ، فهو وحده مصدر السلطة في الكنيسة كلها ، هو الذي عمل في الرسل وفي كل من كانت لهم مواهب روحيسة بل وفي كل جماعة المؤمنين ،

# القيادة والمسئولية في الكنيسة الأولى:

من الأمور الملاحظة في سفر الأعمال أن لا يذكر بعد (١:١٠) سبوى بطرس ويوحنا فقط من بين التالميذ الاثنى عشر ، ثم بدأ اسم يعقوب أخي الرب في الظهور بين أسماء القادة ، أصبح واحدا من الأعمدة ورئيسا في مجمع أورشليم ثم قائدا للكنيسة في أورشليم الى جانب

هؤلاء ظهرت أسماء في مراكز أقل من النائة السابقين: فهناك لجنة السبعة التي اختيرت لتوزع الطعام على الفقراء ، وهناك الشيوخ الذين أقيموا في كل كنيسة (أعمال ١٤: ٣٣) ولعلهم كانوا امتدادا للشيوخ النهود ومع كل هذا فمن الأمور الهامة والملاحظة أن الكنيسة لم تكن تهتم كثيرا بالألقاب أو المراكز ، وكان يختارون الشخصيات ذوى المواهب الملائمة لعمل خاص ولنفع الكنيسة و فالرسل الاثنى عشر ، عندما عرضت عليهم مشكلة الأرامل اليونانيات (أع ٢: ٢) ، لم يقولوا انهم لن يخدموا الموائد لأنهم رسل ، بل قالوا: « لا يرضى أن نترك نحن كلمة الشونضيم موائد » فالخدمة عند الرسل كانت وكالة تبنى على المواهب الخاصة التي أعطيت لهم ، ومسئولية لنمو الكنيسة وبنائها والخاصة التي أعطيت لهم ، ومسئولية لنمو الكنيسة وبنائها

#### المعارضة ضد الكنسة:

بالرغم من ظهور المعارضة من وقت قيامة المسيح ، الا أن الكنيسة كانت تتمتع بحريتها بعد يوم الخمسين ، وظهرت المسيحية على أنها حركة شعبية داخل اليهودية ظهرت في أورشليم ، انضم اليها الكثيرون من اليهود دون أي خوف من تدخل السلطات ضدهم سرواء أكانت سلطات يهودية أم رومانية ، فالرومان لم يفرقوا بين المسيحية واليهودية ويذكر سنفر الأعمال في هذا الصدد عن غاليلو والي أخائية أنه رفض التدخل ليحكم بين اليهود والمسيحيين لأن الأمر عنده لم يكن يتعدى « كلمة وأسماء وناموسكم » ( أعمال ١٨ : ١٥ ) ،

#### تردد اليهسود في اضطهاد المسيحيين:

لكن المعارضة الأولى جاءت من رؤساء الكهنة والصدوقيين ، لأنهم رأوا في الحركة المسيحية تهديدا لسلطانهم الكبير في الهيكل ، فعندما الحضر بطرس ويوحنا المام السنهدريم ، وعندما وضع الرسول بطرس التحدى الضخم بكل شدجاعة المامهم (اعمال ٤: ٨ - ١٢) ظهر على اعضائه التردد والارتباك ، ولم يعرفوا كيف يتعاملون معهما ، وكان كل الشعب يتقبل الرسل ويتبعهم حتى ان الجنود حين ذهبوا لكي يقبضوا

عليهم ( بعد معجزة اخراجهم من السبن ) فعلوا ذلك بدون عنف بل بكل هـدوء خوفا من الشعب ( أعمال ٥ : ٢٦ ) • فلم يكن مستغربا اذا أن ينصاع السنهدريم الى رأى غمالائيل ويترك الأمر فى يدى الله نفسه • ( لاحظ أن غمالائيل كان فريسيا وأن المعارضة جاءت من الكهنة والصدوقيين ، ومع ذلك كانوا يترددون فى اتخاذ عمل علنى ضد التلاميذ ) ولقد كان وعظ التالميذ مؤثرا حتى أن كثيرين من الكهنة والفريسيين آمنوا بالمسيح (أعمال ٢ : ٧ و ١٥ : ٥ ) •

#### استشهاد اسطفانوس:

لقد بدأ الاضطهاد العلنى القاسى باستشهاد اسطفانوس ويلوح أنه شحمل أولا اليونانيين الذين أصبحوا مسيحيين فهل كان ذلك لآن اليونانيين كانوا مكروهين لدى اليهود الفلسطينيين الذين كانوا يتكلمون الآرامية ؟ أم لأن السلطات كانت أقل ترددا وخوفا في اضطهاد المسيحيين اليونانيين ؟ لا نستطيع أن نعرف ذلك على وجه التحقيق لأن الكتاب لم يذكر ذلك و لكنه من الواضح أن اسطفانوس كان يتمتع بمواهب ممتازة حتى أنه عمل آيات ومعجزات بين الناس ، وعندما اتهموه بأنه يتكلم ضد الناموس والهيكل ، قال نفس ما قاله بطرس من قبل : أن أله « لا يسكن في هياكل مصنوعات الأيادي » ثم أتهم اليهود بأنهم يقاومون الروح القدس ويكسرون الناموس و وكان من جراء ذلك أن هجم عليه اليهود وجروه الى خارج الدينة ، وهناك رجموه حتى الموت دون أية محاكمة و ومن ذلك الوقت وجدت السلطات الشجاعة الكافية لاضطهاد المسيحيين علنا ، وكان الشخص الذي تزعم هذه الحملة المروعة هو شاول الطرسوسي الذي نشر الاضطهاد في أورشليم والبلاد التي حولها و وبدأ الاضطهاد اليهودي يزداد و

## النشساط المرسلي الأول:

كان من نتائج هذا الاضطهاد أن تشتت المسيحيون خارج أورشليم وبدأوا التبشير في امكنة أخرى • والأصحاح الثامن من سفر الأعمال يذكر نجاح فيلبس المبشر (يوناني ) في تبشير السامرة ثم في تبشير

وزير ملكة الحبشة (\*) ، وفي البلاد الواقعة على طريقه الى قيصرية على طول ساحل البحر الأبيض المتوسط فكانت ارسالية متسعة ، وفي (أعمال ٩ : ١ و ٢ ) يذكر القديس لوقا أن شاول الطرسوسي كان ينفث تهددا وقتلا في تلاميذ الرب وخصوصا في مجامع دمشق ، مما يدل على أن الانجيل كان قد وصل الى ذلك المكان البعيد ، ويلوح أن الاضطهاد الذي شهد شاول الطرسوسي لم يكن بالغ القسوة لأن الرسل كانوا يحسون بالأمان في خروجهم ودخولهم الى أورشليم ، فقد بقى عدد منهم في أورشليم يبشرون بالكلمة كلما سنحت لهم الفرصة ،

#### مدى اتساع شهادة الكنيسة:

عند هـذا الحد نستطيع أن نرى أن الكنيسة كانت تمتد وتتسع جغرافيا وتنظيميا • فلم يقتصر التبشير على الاثنى عشر رسولا ، بل كان هناك كثيرون غيرهم مثل اسطفانوس وفيلبس • ولقد بشروا في كل مكان ولكل انسان • ويبدو أنهم كرسل للمسيح كان لا يزال لهم نوع من الاشراف في الكنيسة كلها • فلما سمعوا في أورشليم أن السامرة قبلت كلمة الله ، ذهب بطرس ويوحنا ليريا ماذا هناك • ولكن عندما انتشرت الكلمة في انطاكية أرساوا اليها برنابا ، الذي لم يكن واحدا من الاثنى عشر (أعمال ١١ : ٢٢) •

### يطرس المسل المسيحى:

وفى هذه الأثناء أيضا حدث شىء بالغ الأهمية فى تاريخ الكنيسة ، هو تحول بطرس الرسسول الى مرسل متجول ـ ربما كان وحده فى ذلك الوقت ، فذهب الى السامرة ثم الى لدة وأخيرا الى يافا حيث جرت على يديه قوات وعجائب فى المدينتين ، فى يافا مكث عند رجل دباغ اسسمه

<sup>(\*)</sup> قصة الخصى الحبشى قصة مؤثرة ، وبينما لا نستطيع أن نثبت أن الخصى لم يكن يهوديا ، لكن يلوح أنه كان واحدا من « انصاف المؤمنين » باليهودية ، يحب اليهودية ولكنه لم يتهود ( ولأنه خصى فمن غير المحتمل أن يكون من أصل يهودى ) انظير

The Interpreter's Dictionary of the Bible, « The Ethiopian Eunuch ».

سمعان (كان الدباغ نجسا عند اليهود) • أما الحادثة التي كانت نقطة تحول في حياة بطرس وحياة الكنيسة كلها ، فكانت تبشير كرنيليوس قائد المائة الروماني • لقد دعاه الرب بواسطة الرؤيا السماوية وهو فوق سمطح بيت سمعان الدباغ ، لأن يختلط بكل الناس من كل جنس وأمة ، وأن يقدم الانجيل حتى الى الأمم • وهكذا حدث ، فذهب الى بيت كرنيليوس وبشره مع أهل بيته وعمده ، وكان ذلك مبعث دهشة المهود المسيحيين الذين كانوا معه • ولكنه عندما رجع الى أورشليم واجهت عاصفة من الانتقاد من جانب أهل الختان ( ويلوح أن هذه القضية كانت قد أوجدت انقساما في الكنيسة ) ولكنه أخبرهم بكل ما حدث بكل قرة منهيا خطابه بقوله : «فمن أنا ؟ أقادر أن أمنع الله ؟ » (أعمال ١١ : ١٧) • فلم يستطع معارضوه أن يجيبوه • وهكذا نقض الحجاب بين اليهود والأمم وعرف المسيحيون الأوائل الدى الواسع لارساليتهم التي ينبغي أن تمتد أبعد بعيدا عن حدود بيت اسرائيل • • الى كل المهودية والسامرة والى أقصى الأرض كما أوصاهم السيد • ومع ذلك فقد كان الشخص الذي حمل هذه القضية الى نهايتها هو بولس الرسول •

# نمو الكنيسة بين الأمم:

في هـذه الأثناء اجتاز المبشرون الى فينيقية وقبرص وأنطاكية (\*) يبشرون اليهـود أولا ثم للأمم أيضا ، أما الكنيسة في أنطاكية فقـد نمت بسرعة في العـدد والتأثير حتى صـارت المنافس الأول لأورشليم في الأهمية ، ففـد دعى التلاميذ مسيحيين لأول مـرة في أنطاكية (أعمال ١١: ٢٦) ربما أطلقه عليهم الذين من الخارج للتمييز ولكن الأهم من ذلك هو أن اليهود والأمم عندما اجتمعوا معالم يكن ممكنا أن يطلق عليهم القب يهـود •

والسبب من الأسباب يركز القديس لوقا في كتابه ، سفر الأعمال ،

<sup>(\*)</sup> يوجد دليل على وصول الانجيل الى افريقيا الشمالية عندما ذكر في أعمال الرسل وجود قيروانيين في أنطاكيا (أعمال ١١: ٢٠) • كما ذكر أيضا اسمان افريقيان : نيجر ولوكيوس القيرواني (اعمال ١٣: ١١) •

على ما كان يحدث فى العالم اليهودى واليونانى ولكننا نعلم أن المسيحية قد انتشرت شرقا وجنوبا أيضا وفيوسابيوس المؤرخ المسيحى يكتب فى القرن الرابع انه فى أثناء حكم طيباريوس قيصر قبل ٣٧ م: «كانت كل الأرض تستجيب لمناداة المبشرين والرسل » وقد يكون فى هذا القول بعض المبالغة ولكننا نعرف أن الكنيسة نمت وكبرت فى بعض الأمم الأخرى وللبالغة ولمكننا نعرف أن الكنيسة نمت وكبرت فى بعض المرتنيين ثم الى المارثنيين ثم الى الهنسد وقد بشرها مرقس (\*) وكما ذهب توما الى البارثنيين ثم الى الهنسد وقد بشرها مرقس (\*)

ثم ظهرت كنيسة « سريانية » قوية بين الآراميين وكنيسة الناصريين في بيلا في شرق الأردن حيث التجأ المسيحيون اليها سنة ٧٠ م عندما خربت أورشليم ، وبينما لا نستطيع أن نحدد أسماء البلاد التي ذهب اليها

<sup>(\*)</sup> قصة الرسول مرقس في مصر موجودة في كتاب « تاريخ البطاركة لكنيسة الاسكندرية القبطية (كتاب جمع من مصادر قبطية قديمة ) • ولد مرقس من أبوين ايهوديين عاشا في القيروان • ولقد ترك الوالدان خوفا من البربر موطنهما الى أورشليم ، حيث ولد مرقس وصار تابعا ليسوع عندما كان شابا • وصار بيت أمه فى أورشليم مكانا يجتمع فيه التلاميذ بعد صعود المسيح ، أما مرقس ، وهو شاب متعلم ، فكان مترجما لبطرس الرجل البسيط الصياد ، وكان مرقس أول من كتب الانجيل في كتاب • بعد ذلك سافر وبشر بالانجيل في شمال أفريقيا حتى جاء أخيرا الى الاسكندرية واستقر فيها • أما تاريخ مجيئه الى مصر قمختلف عليه ( ما بين ٥٥ ـ ٢١ م) ، بدأ تبشيره هناك بعد أن شفى اسكافيا ، فتجدد هو وأهل بيته ، ثم انضم كثيرون غيره الى الكنيسة الجديدة • كما سافر مرقس أيضا الى روما والخمس المدن ، ولكنه كان يرجع من وقت لآخر الى الاسكندرية حيث بدأت الإضطهادات تهدد الكنيسة هناك • وقد حدث أن جاء عيد القيامة في نفس يوم عيد الاله الوثني سرابيس سنة ٦٨ م • فاجتمع جمهور كبير من الوثنيين وهاجموا المسيحيين وأمسكوا بمرقس وجروه في الشوارع بحبل في عنقه لمدة يومين حتى مات • ولكن عاصفة ممطرة شديدة هيت فتفرق الوثنيون ، فقام المسيحيون سرا وأخذوا جسده ودفنوه في الكنيسة • ويذكر التاريخ أن هذا الجسد قد أخذه أهل فينيسيا ودفنوه في كاتدرائية مرقس في فينيسيا في القرن التاسع • واظهارا للنيات الحسنة أعيد الجسد مرة أخرى الى الكنيسة القبطية ووضع في كاتدرائية القديس مرقس في القاهرة عام ١٩٦٨ م ( عن تاريخ الكنيسة الشرقية للكاتب عزيز سوريال عطية ، صفحة ٢٥ ــ ٢٨ ) .

كل رسول من الرسل ، كما تذكر التقاليد القديمة (\*) الا أن الشواهد تدل على أن الكنيسة امتدت الى بلدان كثيرة لم تذكر في سفر الأعمال .

### أهمية كنيسة أورشليم:

ولكن مهما كان المدى الذى وصل اليه الانجيل فان كنيسة أورشليم ظلت تعتبر المركز أو « الكنيسة الأم » وعندما بدأ بطرس الذي كان يعتبر القائد للكنيسة ، في التجوال ، انتقلت الزعامة ليعقوب ( أخي الرب ) الذي برهن على أنه قائد قوى • وعندما جاءت المجاعة ( ٤٥ \_ ٢٦ م ) اشتركت كل الكنائس في ارسال المعونات الى أورشليم • وتعود أهمية أورشليم لأسباب دينية فحينما كان يظن المسيحيون أنهم جماعة يهودية مصلحة ، كان الهيكل لهم مركزا للعبادة • زد على ذلك أنهم كانوا يعتقدون ان رجوع السيد سيكون الى أورشليم • وعلى هذا الأساس ، ورغم اتساع الاضطهاد خاصة في عهد هيرودس أغربياس ( أعمال ١٢ ) ، فقد بقي المسيحيون في أورشليم مدة طويلة • ولقد مر بنا أن المجمع المسيحي الأول الخاص بالتهوديين عقد في أورشليم ، فلقد جاء بولس وبرنابا من أنطاكية الى « الرسل والمشايخ » الذين كانوا يسكنون هناك ( أعمال ١٥: ٣ ) • ولكن عندما مضى الجيل الأول ، بدأت الكنيسة تصبيح رويدا رويدا ، اممية أكثر منها يهودية ، ورأت ان الرب يتأنى في مجيئه الثاني ، وبدأت الكنائس خارج أورشليم تزداد عددا وثراء • وبدأ يتراجع مركز كنيسة اورشليم، واستمر الحال هكذا الى أن حدثت الكارثة في ٧٠م بتدمير أورشليم •

<sup>(\*)</sup> الدول التى نسبت الى بعض الرسل هى : بطرس : روما ، اندراوس : سكيثيا Scythia ، متى : الحبشة، يعقوب : أسبانيا ، توما : الهند ، فيلبس : بلاد فارس ، سمعان : انجلترا ، مرقس : مصر ، تداوس وبرتليماوس : أرمينيا .

#### Recommended English Readings

- Atiya, A.S. A History of Eastern Christianity, PP. 25 28.
- Chadwick, Henry The Early Church, PP. 12 18.
- Danielou, Jean & Henri Marrou The Christian Centuries Vol I, The First Six Hundred Years. PP. 3 28.
- Davies, J. G. The Early Christian Church, PP. 39 40.
- Filson, Floyd V. A New Testament History, PP. 153 195.
- Foster, John, The First Advance (Church History I-TEF Study Guide) PP. 19-21, 35-40.
- Frend, W.H.C., The Early Church, PP. 35-45
- Lietzman, Hans, A History of the Early Church, Vol. I, PP. 61-74.
- Latourette, K.S. A History of Christianity, PP. 65-68, 112-116.
- Walker, Williston, A History of the Christian Church, PP. 21-24.

# الرسول بولس ومسيحية الأتم

نأتى الآن الى شخصية عملاقة فى تاريخ المسيحية ، شخصية كان لها دور حاسم فى تاريخ المسيحية ونموها فى القرون اللاحقة ، هذه الشخصية هى الرسول بولس الذى كتب حوالى ثلث العهد الجديد ، وصارت أفكاره اللاهوتية نهائية لكل العصور ، وعمله المرسلى المثال المرسلين فى التاريخ ، عرف الرسول بولس بأنه رسول الكنيسة الغربية لكن رسائله تحوز على نفس الاحترام والتقدير فى الكنائس الشرقية التى تقرأها وتتأثر بها ، ولا تزال طريقته فى العمل المرسلى نمونجا لهذا العمل فى القرن العشرين ، لكننا لا نستطيع أن نقدم دراسة مفصلة عن أفكاره اللاهوتية هنا لأنها تخرج عن مجال هذه الدراسة ، ولا أن نذكر تفاصيل حياته فهى واضحة فى سفر الأعمال ، ان كل هدف الدراسة هنا هو أن نكشف عن الكيفية التى صارت بها حياته وتفكيره أساسا فى تكوين المسيحية والكنيسة فى عصره ،

# ١ ـ يولس المرســل

#### مؤهسلات بولس :

كان الرسول مؤهلا تأهيلا حقيقيا فريدا لعصره • فلم يكن ذا مواهب عظيمة وعقل حاد وطاقة بدنية لا حد لها فحسب ، بل كانت له أيضا خلفيته ودراسته الخاصة التي أهلته للعمل الذي دعى اليه • كان يهوديا من طرسوس كيليكية • وكان يعرف العبرية واليونانية ، وغالبا الآرامية أيضا • وكانت مؤهلاته كعالم يهودي لا يشك فيها انسان فهو فريسي تعلم عند قدمي غمالائيل العظيم • زد على ذلك أنه كان يحمل الجنسية

الرومانية • وهكذا كان مؤهلا لأن يعيش ويعمل مع الكنيسة في وسطها اليهودي البسيط ، ثم يشتغل أيضا بين الأوساط الراقية المؤهلة تأهيلا يونانيا ، ويلوذ برعويته الرومانية حتى يحمى نفسه من ظلم السلطات ويستطيع أن يتكلم الى أعلى السلطات الرومانية •

#### استراتيجية الرسول في عمله المرسلي :

بعد أن قابل الرب يسوع على طريق دمشق ، قضى الرسول بعضا من الموقت في صحراء العربية يقصد الاعداد الروحي لحياته وعمله الجديد ، وبعد ذلك عمل على توطيد علاقاته مع الكنيسة في أورشليم التي كان معسروفا فيها كمضطهد قاس • وكان من المسلاحظ منذ بدء حياته المسيحية والعملية أن الحقل الحقيقي لعمله المرسلي هو الأمم ولذلك نراه بصحبة برنابا في أنطاكية حيث بدأت الكنيسة تزدهر بين اليهود والأمم معا • ولكن ذلك لا يعنى أن بولس تجنب العمل بين اليهود ، بل على العكس من ذلك ، فعندما كان يدخل مدينة ما كان يبحث أولا عن اليهود سواء الدخلاء منهم أم الأصلاء • كان يدخل المجامع لمعظ ، وكانوا يطردونه منها فيأخذ معه الذين آمنوا بمناداته ويذهب الى الأمم ويبدأ التبشير بينهم • كان يعظ في كل مكان ، وكان يكلم كل انسان يصغى اليه ، ولكنه كان حريصا على الا بيشر حيث بشر آخرون قبله ( رومية ١٥ : ٢٠ ) وبينما لم يكن يضع خطة منظمة لرحلاته كما يفعل الرحالة العصريون ، لكنه قصد أن يذهب الى أبعد حدود الامبراطورية اذا سمحت له الظروف والامكانيات • لقد قصد أن يذهب الى المراكز الحضرية : كأفسس وفيلبى وكورنثوس وروما ، ومع ذلك فقد اقتنع بالدعوة للذهاب الى مكدونية ، وليعظ سجانا قاسيا ، أو ليشهد لسيده بين أنقاض سهفينة كان مسافرا عليها •

#### الكنائس ذات الاكتفاء الذاتي :

كان الهدف الأساسى للرسول بولس فى جهوده المرسلية هو أن يقيم كنائس قوية لها اكتفاء ذاتى ، لهذا كان لا يكتفى بزيارة واحدة للكنيسة بل يرجع اليها ليعينها ويشجعها ، أو يكتب لها رسالة ، أو يرسل اليها

واحدا من معاونيه ومتى تطلب الأمر ، كان يمكث فى المدينة سنتين أو ثلاث ، ولكن لا يطيل اقامته أكثر من ذلك لئلا تعتمد الكنيسة عليه فى خدمتها ولهذا أيضا عمل جهده فى خلق قيادات محلية قرية من داخل الكنائس وحملها المسئولية كامئة ومع أن طريقته هذه فى الارسالية كانت بسيطة ، لمكن الأجيال اللاحقة لم تتبعها ، فان الكنائس الصغيرة كثيرا ما كانت تضعف لاعتمادها الزائد على الكنائس القوية و

# قسردية الرسسول يولس:

كان الرسول بولس من أعظم شخصيات المكنيسة ، ولذلك كان فخورا بدعوته ليكون رسولا ، لأن هذه الدعوة جاءته مباشرة من المسيح المقام الذى قابله على طريق دمشق ، وهكذا يقول : « بولس رسول لا من الناس ولا بانسان بل يسوع المسيح ، ، » (غل ۱ : ۱ ) وظهر تفرده في رفضه أن يأخذ معونة من الكنائس سواء أكانت طعاما أو سكنا مع أن لكل الرسل الحق في ذلك ، لأنه أراد أن يكون مستقلا (١ كورنثوس ٩) ، وظهرت أيضا في عدم خشيته أو ممالأته لأى انسان حتى ولو كان بطرس أو برنابا اللنين وبخهما بشدة لموقفهما من الأكل مع الأمم (غل ٢ : ١١ - ١٣ ) ، ومع ذلك نراه يعمل مع أنواع كثيرة من الناس برضي واختيار ، مثل برنابا هم انفصلا بعد ذلك وسيلا وتيطس وتيموثاوس ولوقا الذي كرس الأصحاحات الثلاثة عشر الأخيرة من سفر وتيموثاوس ولوقا الذي كرس الأصحاحات الثلاثة عشر الأخيرة من سفر الأعمال ليصف ارسالية صديقه الرسول بولس ،

# الرسول بولس وكتيسة أورشليم:

يلذ للدارس أن يرى مدى اهتمام الرسول بولس المستمر بكنيسة أورشيليم ، وكيف كان يؤكد مسرارا على ضرورة الجمع للقديسين في أورشليم ، ولم يكن هذا من قبيل فعل الخير فقط ولكنه كان لاظهار وحدة اليهسود والأمم في اسرائيل الجسديد (رومية ١٥: ٢٥ - ٢٧، ٢ كورنثوس ٩) ، ورغم عدم اتفاقه مع المتطرفين من أعضاء الكنيسة في أورشليم الا أنه عاد الى هناك مرة أخرى لميحمل العطاء اليهم بنفسه ، وأكثر من ذلك فقد رضى أن يمارس طقس التطهير بل ودفع تكاليف هذا

الطقس الأربعة آخرين لكى يبرهن على يهوديته (أعمال ٢١ : ٢٣ و ٢٤) وكان الدافع الحقيقى وراء كل ذلك هو رغبته فى تقدم الانجيل ووحدة الكنيسة ، فلكى يحقق هذا الهدف أراد : أن يكون « للكل كل شىء » (١كورنثوس ٢٠ ـ ٢٢) •

# مواعظ الرسيول يولس:

كل مواعظ الرسول بولس المسجلة في سفر الأعمال تعتبر مثالية في تقديم الانجيل لكل الناس في عصره ولكم ظهرت الشجاعة والهمة والاقناع في كلماته ، وعلى الخصوص عندما يكون المام سامعين معادين له سواء اكانوا يهودا الم حكاما كفيلكس ، والملك اغريباس او فلاسافة يونانيين في اريوس باغوس وكانت رسائله تختلف بحسب حياة وثقافة سامعيه وهكذا صار الرسول كل شيء لكل انسان لكي يخلص على كل حال قوما و

# الرسول بولس الكاتب:

وهنا لا نستطيع أن ننسى عمق كتاباته وتأثيراتها • ولقد كتب رسائل عديدة للكنائس ذات قيمة عظمى ، وذلك فى عصر كعصره كانت الاتصالات فيه صبعبة للفاية • وكان يعالج أحيانا مشاكل محلية خاصة ، ولكنه يطبق عليها نظرياته اللاهوتية العظيمة ، ولهذا فرسائله نافعة لكل الكنائس فى كل العصور • وقد استخدم الرسول اسم الكنيسة بكثرة فجاءت هذه الكلمة فى كتاباته ٢٣ مرة بينما وردت فى كل كتابات العهد الجديد الباقية ٢٤ مرة فقط (سواء كنيسة أم كنائس) ، وبينما يتحدث عنها القديس لوقا فى عباراتعملية فان الرسول بولس يتكلم عنها فى مفهوم لاهوتى كامل بصورة فريدة فى الكتاب المقدس •

# الكنيسة في مقهوم الرسول بولس:

تعتبر الكنيسة فى مفهوم الرسول كائنا عضويا كالجسم البشرى لا ينقسم ، رغم ما فيه من أعضاء متنوعة : رأسها المسيح بل عقلها والمركز العصبى لها بل قلبها النابض بل مصدر حياتها ، لقد دعا المسيح

الى كنيسته كل الناس يهودا وأمما عبيدا وأحرارا ذكرا وأنثى دون أى تمييز أو تفضيل وقد أعطى عن طريق الروح القدس مواهب متعددة ليستخدمها الأعضاء في بنيان الكنيسة ، ولتكون شركتهم في الخدمة الكاملة لذاك الذي من أجله خسر الرسول كل الأشياء ،

وشرح الرسول هذه النظرية عندما تكلم عن الكنيسة وقال «جسد واحد وروح واحد كما دعيتم أيضا في رجاء دعوتكم الواحد ، رب واحد ايمان واحد معمودية واحدة الله وآب واحد للكل الذي على الكل وبالكل وفي كلكم » (أفسس ٤:٤ - ٧) ، لقد كانت رؤيا الرسول عن وحدة الكنيسة تمتد الى ما بعد الفرد الواحد أو الكنيسة المحلية الواحدة ، انها تمتد الى كل المحنيسة في كل زمان ومكان « فاننا نحن الكثيرين خبر واحد جسد واحد لأننا جميعنا نشترك في الخبر الواحد » (١ كورنثوس جسد واحد لأننا جميعنا نشترك في الخبر الواحد » (١ كورنثوس

#### الرسول بولس والانقسامات في الكنيسة:

ولكن الرسول لم يتألم لشيء قدر ألمه عندما يرى انقساما في الكنيسة وهناك مثال واضح لذلك في رسالته الأولى الي كورنثوس عندما روع بانقسام تلك الكنيسة الى أربعة أحزاب وكان موضوع الانقسام والدافع له هو فاعلية المعمودية من مختلف الرسل ويلوح أن أبلوس قد أوجد بعض الأفكار غير الصحيحة اذ يؤخذ من بعض الاشارات أنه كان يمزج في تعاليمه المسيحية بعضا من الحكمة الوثنية المباوعا من الغنوسية أو بعض الفلسفات اليونانية والمنوسية أو بعض الفلسفات اليونانية والمناسية أو بعض الفلسفات اليونانية والمناسية أو بعض الفلسفات اليونانية والمناسون المناسون المناس

ولعل مفهومه عن المعمودية لم يكن مكتملا بل كان ناقصا، وهذا ما دفع اكيلا وبريسكلا أن يأخذاه «ويشرحا لمه طريق الرب بأكثر تدقيق » (اعمال ۱۸: ۲۱) على كل حال فقد ظهرت على الرسول بولس كل دلائل الألم والحزن لأن سببا ما قد أوجد انقساما في كنيسته المحبوبة : «هل انقسم المسيح؟ ألعل بولس صلب لأجلكم ؟ أم باسم بولس اعتمدتم ؟ • • لأني لم أعزم أن أعرف شيئا بينكم الايسوع المسيح واياه مصلوبا • • • اذا لا يفتخرن أحد بالناس فان كل شيء لكم أبولس أم أبلوس أم صفا أم

العالم أم الحياة أم الموت أم الأشياء الحاضرة أم المستقبلة ، كل شيء لكم وأما أنتم فللمسيح والمسيح شه » ( ١ كورنثوس أصحاح ١ - ٣ ) •

#### ب ـ الرسول بولس والتهوديون

نأتى الآن الى مشكلة حادة فى الكنيسة الأولى وهى مشكلة التهوديين ، ومع أنها ظهرت من قبل ، الا أنها عولجت وبكل حسم عن طريق الرسول بولس ، الذى لولاه ولولا معرفته الحقيقية الواضحة بكل الحقائق ، ونضاله الجاد لايجاد الحل الصحيح ، لما كانت هناك فرصة كبيرة أمام الكنيسة الناشئة لأن تعيش ، بل كانت تصبح مجرد شيعة يهودية صغيرة ، يلقى بها المؤرخون الرومان فى زاوية النسيان .

#### خبرة الرسول بطرس:

كانت مشكلة التهود هذه (أي الحياة كيهودي) قد بدأت تظهر عندما ابتدأ المسيحيون الذين من أصل يهودي يوناني يبشرون بين الأمم ومن المرجح أن فيلبس لم يعرف شيئا عن هذه القضية عندما بدأ يقدم الانجيل لغير اليهود ، لكن الأمر مع الرسول بطرس كان على غير ذلك ، فقد أرشده الرب بتلك الرؤيا على السطح ، أن يذهب الى بيت كرنيليوس الأممى ليبشره ، ولكن كان يوجد في أورشليم البعض من أهل الختان ذلك الحزب المتزمت الذي تحدى الرسول بطرس فيما فعل ، ولكن لأن هذا الأخير رأى الملاءة التي تحمل أشياء غير طاهرة ، فقد تمكن أن يدافع عن نفسه بقوة ونجاح ، لقد جاء السؤال أولا لليهود المسيحيين : ألم يتمموا ناموس موسى وما زالوا يتممونه ؟ أليسوا يحملون في أجسادهم علامة الختان ؟ وعندما يطلب الأممى أن يصبح يهوديا ، ألا يطلب منه أن يقوم يكل مطاليب الناموس ؟ فلماذا لا يطلب اذا من الأممى الذي يريد أن يكون مسيحيا ؟

### اهمية « ضرورة الفرد يهوديا »:

يعتقد بعض العلماء أن الذين ألحوا على هدذا الاتجاه هم جماعة

من الأمم صاروا يهودا ثم تغيروا الى مسيحيين · آخرون ظنوا أن «حزب الختان » هذا كان أصلا من الغيورين · فقد كان ذلك الوقت يتميز بالنشاط السياسي المركز ، ولا بد أن يظهر المسيحي اليهودي علامات الولاء للمجتمع اليهودي الكبير ضد الحكم الروماني · أما المسيحيون الأمم فلم يختبروا ذلك الاحساس الا اذا كانوا قد تغيروا قبلا الى اليهودية ومنها الى المسيحية ·

#### مجمسع أورشسليم:

ومهما كانت أسباب الانقسام، فقد بقيت هذه القضية - قضية التهودية - تثار من أن لآخر بواسطة الجماعة المصافظة في كنيسة أورشليم ، وظلت هذه الجماعة تثير الجدل حول هذه القضية حتى ٢٦م حين فرت الى بيلا ( Pella ) ( ومع ذلك فلم يكن هذا الموضوع يثار ) دائما في أورشليم • ويذكر الرسسول أنه أخذ معه تيطس الأممى الى أورشليم ولكنه لم يضطر أن يختنه (غلاطيه ٢: ١ - ١٠) • ولكن عندما زاد الانقسام صار من الضرورى أن يبحث الأمر في مجمع للكنيسة في أورشليم ليتخذ فيها قرارا حاسما ٠ ويذكر لوقا في أعمال ١٥ قصة هذا الاجتماع وكيف استطاع الرسول بطرس بعد مباحثة طويلة أن يقنع الماضرين من الرسل والمشايخ ألا يضعوا « على عنق التلاميذ نيرا لم يستطع آباؤنا ولا نحن أن نحمله » • ولعل القوات والآيات التي جسرت على يدى بولس وبرنابا بين الأمم ، كان لها أثر كبير في اقناع السامعين • وهكذا جاء حكم يعقوب الرسول الذي رأس الاجتماع حاسما ومؤيدا الموقف بولس ، غير أنهم أضافوا أمرا بسيطا وهو أنه ينبغي على المسيحيين الأمم أن يتجنبوا « ما ذبح للأصنام والزنا والمخنوق والدم » (أعمال · ( Y9 : 10

# نتائج قرار أورشليم:

ظهرت لهذا القرار التاريخي نتائج متعددة : أصبح بولس وبرنابا

<sup>(\*)</sup> هذا الاجتماع المسيحى التشريعي الأول جرى غالبا عام ٩٩ م .

رسولين للأمم خاصة ، وصار بطرس لليهود · وأخذ بولس على عائقه أن يقدم المعونات للكنيسة في أورشليم حتى وهو بعيد عنها · ولكن أهم من ذلك كله : صار لحفظ الناموس معنى آخر بالنسبة للمسيحيين ، فلم يعد ذلك بعد وسيلة للخلاص ولكنه علامة على أن الخلاص منح بدون أية شروط ·

# قاموس الطعام لليهود والأمم:

ومن المهم أن نلاحظ أن الرسول بولس لا يذكر مطلقا هـذا القرار في رسائله الى الأمم ، والأرجح أن ذلك لم يكن عن تجاهل لذلك القرار ، بل لوصوله الى تفاهم كامل ، فيما يتعلق بهذا الأمر ، مع المتجددين من الأمم ، ولقد ظن أحد العلماء أن الأمم الملمين بقواعد الأطعمة اليهودية ، قد راعوا هذه الممارسات عند مشاركتهم لليهود في الطعام ، دليلا على المودة ، وليس كشرط للخلاص ،

وتدل الكتابات اليهودية أن هناك كثيرا من « الأمم الأتقياء » كانوا يحضرون خدمات المجمع ، وكان يطلب منهم أن يتمسكوا بحد أدنى من القوانين ، كتلك التى رسمها مجمع أورشليم •

# استمرار مشكلة التهوديين:

ولكن مما يؤسف له أن هذه المشكلة استمرت مصدر قلق للكنيسة حتى بعد مجمع أورشليم • لأن ذلك الحزب المحافظ المتزمت في أورشليم استمر في موقفه المتعنت حتى اضطر الرسول نفسه أن يختن تيموثاوس رفيقه ليسكتهم (أعمال ١٦: ٣) • بالطبع كانت أم تيموثاوس يهودية وكان الرسول بولس كمعبر عن المكنيسة يريد أن يكون فوق مستوى الشبهات • ومع ذلك بقى الشد والجذب بين الرأيين على أشده • فظهر بقوة في كنيسة أنطاكية عندما جاء رجال « من عند يعقوب » وفاجأوا بطرس وبرنابا يأكلان مصع الأمم المسيحيين ، فارتبك الرسولان وانسحبا من مائدة الطعام • فانزعج الرسول بولس وغضب حتى انه تكلم بشدة ضدهما في رسالته الى غلاطية حيث كانت هده المشكلة محتدمة ،

واستخدم الرسول تلك الحادثة لكى يكتب عن عقيدته الواضحة: « فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في » ( غل ٢ : ٢٠ ) واتخذ ابراهيم مثالا ، فهو أول من أخذ العهد الذي تتضمن الختان ( تكوين ١٧ : ٩ - ١٤ ) ولكنه مع ذلك « آمن بالله فحسب له برا » ( تكوين ١٥ : ٦ ) وأظهر الرسول في خطابه الهدف الأساسي لاعطاء الناموس : « لكى يكون مؤدبنا الى المسيح لكي نتبرر بالايمان » ويقول أيضا : ان « غاية الناموس هي المسيح » (رومية ١٠ : ٤) ٠

#### انحسار مشكلة التهوديين:

لا نعصرف من العهد الجديد طول المدة التى استمرت فيها قضية التهوديين مشتعلة داخل الكنيسة ولكن ما نعرفه هو أن الرسول بولس هو الذى حارب واستطاع أن يعيد التصوازن الى الكنيسة كمؤسسة لا يحتاج من يدخل فيها وينضم اليها سوى الايمان بالمسيح يسوع ومما ساعد على أفول هذه الحصركة التهودية أفول نجم الكنيسة في أورشسليم وارتفاع نجم كنائس الأمم وازديادها في العدد والأهمية والتأثير(\*) و نعم لقد كانت ترفع هذه القضية رأسها بصورة أو بأخرى من آن لآخر لتمنع تقدم الانجيل ومع ذلك فقد كان التغلب على تأثيرها مبكرا عاملا على تمكن الكنيسة من توسيع نطاقها عالميا وازدياد تأثيرها وبكرا عاملا على تمكن الكنيسة من توسيع نطاقها عالميا وازدياد تأثيرها

# ج ـ طبيعة الكنيسة الرسولية الأولى

#### الوظائف في الكنيسة الرسولية:

لم يظهر الرسول بولس ، مثله في ذلك مثل كل الرسل الآخرين ، أى اهتمام بالمركز أو اللقب ، مع أنه كان من الناحية العملية ، أسقفا قوى الارادة • ولكنه يذكر عدة وظائف في رسائله ، وهي الرسل ، الأنبياء ،

<sup>(\*)</sup> يبدو ان المجتمع اليهودى لم يستجب الى الدعوة المسيحية الا فى الأيام الأولى ، ولم تعد كنيسة أورشليم كنيسة مرسلة ، وكانت لغتها الأرامية وثقافتها يهدوية •

المعلمون وأيضا المبشرون والرعاة ، وكلهم يعملون في خدمة وبناء الكنيسة ، وهو يؤكد أن النين وضعوا في هذه المراكز لهم حقوق وسلطات طبيعية ولكنه لم يكن هو نفسه مهتما بمراكز كهذه ٠ كما كتب الى كنيسة تسالونيكي : « ثم نسائكم أيها الاخوة أن تعرفوا الذين يتعبون بينكم ويدبرونكم في الرب وينذرونكم ، وأن تعتبروهم كثيرا جدا في المحبة من أجل عملهم » (تسالونيكي الأولى ٥ : ١٢ ـ ١٣ ) ٠ وفي الرسائل الرعوية يعطى رأيه في المؤهلات التي تحتاجها كل وظيفة ، ولكنه أيضا لا يبدى اهتماما كبيرا بالامتيازات التي لها ٠ أما هو فيذكر عن نفسه ومعه تيموثاوس في تحيته لكنيسة فيلبي أنهما عبدان للرب ، ولكنه يخاطب أولا جميع القديسين » أي كل المؤمنين ثم الأساقفة والشمامسة ولا بد أنه كان هناك عدد من الأساقفة في الكنيسة مع عدد آخر من الشمامسة مما يدل على أن هؤلاء الأساقفة في مسئولياتهم الاشرافية كانوا بمثابة شيوخ ٠

#### الديداكي أو تعليم الرسل:

ومن أهم الوثائق التى ظهرت اما فى القرن الأول أو الثانى كتاب الديداكى ( أو تعليم الرسل الاثنى عشر ) وهو مرشد للمسيحيين يعطيهم معلومات أخرى عن الوظائف الكنسية · ويظهر فيه أن الرسل والمبشرين ( أو المبشرين ) هم قادة الايمان الأوائل الذين لم يمكثوا فى مكان واحد بل جالوا يبشرون فى كل مكان · أما الأنبياء فكانوا يمكثون فى مكان واحد يعملون فيه يقودون الخدمة ويعملون عمل الرعاة المقيمين فى مكان واحد يهتمون بكنيسة واحدة · أما المعلمون فهم الذين كانوا يفسرون الكتب المقدسة ويدربون المسيحيين الجدد فى الايمان · وكل هؤلاء الذين يعملون فى هذه الوظائف كانت تهتم بمعيشتهم الكنائس التى يخدمون فيها · وفى هذا الكتاب أيضا نرى تمييزا بين الذين دعاهم الروح القدس مباشرة وجهزهم بمواهب روحية وبين الذين انتخبهم أعضاء الكنيسة مباشرة وجهزهم بمواهب روحية وبين الذين انتخبهم أعضاء الكنيسة للقيام بخدمات تدبيرية كما كان الحال مع الأساقفة والشمامسة ·

#### العبادة في الكنيسة الرسولية:

سبقت الاشارة الى أن المسيحيين الأوائل تمسكوا بالطريقة اليهودية

فى العبادة ، ويتضح لنا جليا أن الرسل وخاصة بطرس وبولس كانوا منشغلين جدا بالوعظ والتعليم حتى أنهم لم يهتموا كثيرا بشكلية العبادة اليهودية باستثناء ممارسة عشاء الرب ، ويلوح أيضا أن أشكال العبادة اليهودية كانت أمرا عاديا عندهم حتى أنهم لم يفكروا فى أن يذكروا شيئا عنها فى كتاباتهم ، فى مقابل اهتمامهم الزائد بالقضايا اللاهبوتية والسلوك الاجتماعى ، أما أنماط العبادة التى تبعبوها فكانت بسيطة من تسبيح وتمجيد الرب وبالطبع الصلاة الربانية ، والى جانب ذلك ربما كانوا يرتلون بعض المزامير اليهودية ، والترنيمة التى نطقت بها العذراء مريم وترنيمة زكريا وسمعان الشيخ كما ذكرت فى انجيل لوقا ( لاحظ اشارة وكولوسى ٣ : ١٦ ) ، وكان وقت العبادة أيضا هو الوقت الذى تظهر فيه مواهب الروح القدس مثل التنبؤ والتكلم بالسنة مع تفسيرها ، وكانت تصحبها صلاة شكر خاصة وصلاة من أجل الآخرين سواء أكان المصلون واقفين أو ساجدين أو رافعين أيديهم ، ونرى فى ( رومية ۸ : ٢٦ ) أن الصلاة الخاصة كان يظهر فيها الروح القدس معينا بكيفية روحية عميقة ،

#### المعمدودية وعشداء الرب:

ولكن يجب ألا نتسرع ونظن أن الرسول بولس كان لا يهتم بالعبادة ، بل يبدو أنه كان يعتبر أن العبادة لا يمكن أن تنفصل عن الحياة ذاتها ، فالشهادة المسيحية والخدمة هما في ذاتهما نوع من العبادة : « قدموا أجسادكم نبيحة حية مقدسة مرضية عند الله عبادتكم العقلية » ( رومية أجسادكم نبيحة حية مقدسة مرضية اعتبارا خاصا كختم للايمان تأخذ مكان الختان كعهد مع الرب ( كولوسي ٢ : ١٢ ) • أما عشاء الرب الذي عبر عنه لكل الكنيسة في كلمات الرب نفسه ، وحاول كل جهده أن يحميه من الفوضي وتحويله إلى طعام عادى ، فقد كان يعتبره الفريضة الكاملة التي تعلن الاتصاد العضوى بين الرب وكنيسته وبين أعضاء الكنيسة بعضهم مع البعض ( ١ كونثوس ١١ : ١٧ - ١٩ ) • لقد كان عشاء الرب يضع أمام المؤمنين حياة وموت المسيح على الأرض وحضوره المستمر في جسده أي الكنيسة ، والرجاء في اتمام وعده اتماما كاملا عند رجوعه مرة أخدى •

#### السلوك الاجتماعي المسيحي في الفترة الرسولية:

اقتبس الرسول قول النبي اشعياء ( ١١ : ١١ ) « اخرجوا من وسطهم واعتزلوا » وطبقه على الحياة ( ٢ كورنثوس ٢ : ١٧ ) . لقد وجد المسيحيون أنفسهم ينعزلون ، ليس فقط عن المجتمع اليهودي المعادي لهم والذى كانوا ينتمون اليه انتماء جزئيا ، بل أيضا عن المجتمع الواسع ، وذلك بسبب طبيعة معتقداتهم ، فبينما كان سهلا على الروماني واليوناني اللذين كانا يعبدان الهة عديدة ، أن يتبنيا ديانة جديدة ويضيفانها على دياناتهما المتعددة ، كان من المستحيل على المسيحى أن يشارك الوثني في ممارساته ، وأمامه مثل هذا التحذير الشديد لأنه « أية خلطة للبسر والاثم ؟ وأية شركة للنور مع الظلمة ؟ وأي اتفاق للمسيح مع بليعال ؟٠٠٠ فانكم أنتم هيكل الله الحي » ( ٢ كورنثوس ٦ : ١٤ - ١٦ ) • فقد رأى الرسبول بثاقب نظره خطر الحرية من الناموس ، التى قد تصير فرصة للجسد ولذلك يقول في ( رومية ٦ ) أن حريتهم من الناموس جعلتهم الآن يستطيعون أن يسلكوا في جدة الحياة ، فقد « اعتقتم من الخطية وصرتم عبيدا للبر » لهذا كان عليهم أن يعيشوا حياة البساطة والاعتدال مترفعين عن الشسهوات ، تاركين الخطية ولابسين الفضيلة ، وان يحيسوا ساهرين ٠٠٠ النح ٠ لقد صارت حياتهم نقية وبريئة بصورة جعلتهم منفصلين عن العالم • لقد صاروا مختلفين لأنهم لبسوا المسيح وقبلوه ربا لهم ولهذا يجب أن يسلكوا فيه (كولوسى ٢: ٦) ٠

#### توافق المجتمسع المسيحى:

أما داخل الكنيسة نفسها فقد سادت روح المحبة والتعاون المتبادل ، التى ظهرت لكل الناس ، رغم وجود الكثير من الاختلافات والصعوبات . ولأنهم كانوا يحيون فى المسيح فقد قادهم ذلك لأن يعيشوا معا فى روح التوافق التى يظهر فيها ثمر الروح القدس من : المحبة والفرح والسلام وطول الأناة (غل ٥ : ٢٢ و ٢٣) ، فلم يكن غريبا اذن أن يشهد لهم احد الكتاب الوثنيين عندما رآهم يعيشون معا هكذا فيقول : « انظروا كم يحبون بعضهم البعض » .

# المساواة في المجتمع المسيحي:

أما بخصوص المراكز الاجتماعية للمسيحيين فيلوح أنهم جاءوا ، ان لم يكن كلهم فمعظمهم ، من الطبقات الفقيرة العاملة : كالحرفيين مثل الصباغ وصانع الخيام ، وبياعة الأرجوان ، والسجان والخدام بل والعبيد كما يقول الرسول بولس : « ليس كثيرون حكماء ٠٠٠ ، ليس كثيرون أقوياء ليس كثيرون شرفاء » ( ١ كورنثوس ١ : ٢٦ ) .

لكن الكنيسة اضفت عليهم الاحترام رغم أن العمل اليدوى كان فى ذلك الوقت محتقرا لدى الطبقات العليا من المجتمع ، أما داخل الكنيسة نفسها فكانت كل الطبقات تجلس معا ، ومع أنه كان بينهم المثقف والغنى الى حد ما ، الا أنهم جميعا اشتركوا فى حياة واحدة كتلاميذ للمسيح ، لقد نصح الرسول بولس السادة والعبيد أن يحتفظ كل منهم بوضعه ( ١ كورنثوس ٧ : ٢٢ \_ ٤٢ ) ربما لأنهم كانوا ينتظرون سرعة المجىء الثانى للرب الذى سوف يزيل تلك الفوارق ، أما فى رسالته الى فليمون فانه ينصحه أن يقبل عبده الهارب أنسيمس كأخ لا كعبد ، ولكنه لا ينتهز الفرصة ويهاجم نظام الرق ، ومع ذلك ففى أمور الكنيسة لم يكن هناك تفريق بين دنيوى ومقدس ، بين رجل دين وعلمانى ، كانوا كلهم قديسين، كلهم أعضاء فى الجسد الواحد ، كلهم رعية الراعى الواحد ، كلهم عبيد لسيد واحد ،

#### Recommended English Readings

Chadwick, Henry The Early Church, PP. 18 - 23.

Davies, J. G. The Early Christian Church, PP. 41 - 67.

Danielou - Marrou The Christian Centuries. Vol I., Pp. 29 - 38.

Filson, F. V. A New Testament History, PP. 197 - 291.

Foster, John The First Advance

(Church History I, TEF Study Guide) PP. 35 - 40.

Latourette. K.S. A History of Christianity, PP. 68 - 75, 114 - 116, 120 - 122.

Lietzmann Hans A History of the Early Church, PP. 104-153.

Walker, Williston A History of the Christian Church, PP. 24 - 29.

# النصبف الثاني من القرن الأول

#### المصادر المحدودة للمعلومات التاريفية:

هذه الحقبة هى اكثر الحقبات غموضا فى تاريخ الكنيسة ، وهى تبدأ من الوقت الذى ينتهى به سجل سفر الأعمال ، اذ يتركنا مع الرسول بولس فى روما ، وتنتهى بانتهاء القرن الأول عندما بدأ الآباء الرسوليين فى الكتابة ، فقد مات الرسل الذين رأوا المسيح وعرفوه فى أيام جسده ، والمؤرخون خارج الكنيسة لا يعرفون الا القليل جدا عنها وعن عقائدها ، وحتى لو عرفوا عنها شيئا فانهم ما كانوا يعيرونها التفاتا لعدم أهميتها لهم ، أما المؤرخ المسيحى الشهير يوسابيوس القيصرى ( ٢٦٠–٢٤٠م ) فقد كتب عن حياة الرسل فى كتابه « تاريخ الكنيسة » ، ولكنه اعتمد كثيرا على بعض الأساطير أو على تقاليد نسبت الى كتاب آخرين فى القرن الثانى ، وفى تلك الحقبة كتبت بعض أسفار العهد الجديد وعلى الأخص الأناجيل والرسائل الرعوية ورسالة العبرانيين ويعقوب وسفر الرؤيا ، وفيها تظهر بعض المعلومات المتقرقة عن تقدم الكنيسة وامتدادها ،

وعلى وجه العموم فكمية المعلومات التي يمكن أن نثق فيها عن هذه المحقبة تعتبر صغيرة جدا اذا قيست بالسجلات التي كتبت في القرون اللاحقة ومن هذه المعلومات أن الكنيسة كانت تنتشر بسرعة وخاصة بين الأمم واليهود اليونانيين، وكذلك كانت القيادة في الكنيسة، مع أنه لم يتبلور شكل معين في ادارة الكنيسة، أما في العبادة والتفكير اللاهوتي فقد بدأ الأمر يأخذ أنماطا محددة •

ولقد شهدت تلك الحقبة حوادث مهمة جديدة يمكن أن ندرسها عن طريق نسبتها الى عصور القياصرة المعروفين ، والجدول الآتى يعطينا

فكرة عامة ويساعدنا على تفهم المناقشات ما سيأتى :

| الحسوادث                                                                     | التساريخ   | الامبراطـور            |
|------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------|
| ٦٤م اضطهاد المسيحيين<br>٦٦ ثورة الميهود في الميهودية                         | ۲۸ _ ٥٥    | نيسرون                 |
|                                                                              | ۳ ۸۸ –     | جاليا ، أوتو ، فتيليوس |
| ٧٠ سـقوط أورشليم                                                             | r 79 - 79  | فسباسسيان              |
|                                                                              | r 11 - 19  | تبطـــس                |
| ٩٥ م اضطهاد المسيحيين                                                        | ۱۸ – ۲۹ م  | دوميتيــان             |
|                                                                              | 91 _ 97    | نيــرفا                |
| امتحدت الامبراطحورية الى العربية وما بين النهرين                             | ۸۹ _ ۹۸    | تراجـان                |
| ۱۳۰ عالیا کابیتولینا بنیت علی<br>انقاض اورشلیم<br>۱۳۰ ـ ۱۳۰ ثورة بارکوکیا فی | ۲۱۲۸ - ۱۱۷ | هـادريان ٠             |
| أورشليم                                                                      |            |                        |

# (1) مدى انتشار الكنيسة جغرافيا في القرن الأول

عندما خرج الرسل والمبشرون من اورشليم الى الأمم ركزوا جهودهم بين اليهود اليونانيين ونهيوا الى المراكز اليهودية عبدوا ووعظوا فى المجامع اليهودية وربحوا الكثيرين من هده المجتمعات سواء من الذين ولدوا يهودا أو من الدخلاء أو من المتعاطفين مع الديانة اليهودية ولذلك فلم يكن غربيا أن اعتبرت المسيحية لمدة طويلة جزءا من اليهودية ، واستمر المسيحيون يتمتعون بامتيازات اليهود ويقاسون الآمهم في الدولة الرومانية ولكن الكنيسة لم تقف عند هذاالحد بل نمت وانتشرت وبدأت تشعر بشخصيتها المستقلة وارساليتها ولم ينته القرن الأول حتى صارت حركة لها استقلالها وطابعها المهيز و

#### الكنيسة في فلسطين وسوريا:

مر بنا من قبل أن كنيسة أورشليم كانت القاعدة القوية التي منها خرج الانجيل في حركة سريعة الى السامرة وما بعدها • فكانت هناك كنائس في قيصرية وفي الجليل • أما خارج حدود فلسطين فيذكر لوقا أن كنيسة كانت في دمشق (أعمال ١ : ١٩) • وأخرى مهمة في انطاكية (أعمال ١ : ٢٥ و ٢٦) ، بل سرعان ما فاقت كنيسة أورشليم نفسها في الأهمية ، فهي الكنيسة التي جمعت بين اليهود والأمم يأكلون معا (وهو شيء لم يكن معروفا في ذلك العصر ) • ولقد حاولت كنيسة أورشليم في السنوات الأولى لكنيسة أنطاكية أن تشرف عليها ، ولكن أنطاكية أعلنت استقلالها وشخصيتها عندما أرسلت شاول (بولس) وبرنابا الى الأمم •

#### الكنيسة في مصر ( المعروفة بكنيسة الاسكندرية ) :

عرفنا أن المسيحية جاءت الى مصر بواسطة مرقس الرسول ، ولكن هناك اشارات تدل على أن المسيحية جاءت مبكرا اليها ، ففى يوم الخميس كان هناك فى أورشطيم يهود من مصر (أع ٢ : ١٠) وكذلك جاء من الاسكندرية أبولس الاسكندري (أعمال ١٨ : ٢٤ ـ ٢٨) الذى غالبا ما عرف عن المسيحية فى مصر ، وعندما انتشرت الثقافة الهلينية فى مصر الوثنية ، كان مركزها فى الاسكندرية ، مما جعل المناخ ملائما جدا لتقبل المسيحية ، ولا بد أن بعض المسيحيين الذين هربوا من اليهودية عندما قامت الثورة هناك اتجهوا الى مصر ( ١٦ م ) ، وأحضروا معهم ايمانهم الجديد الذى تمسكوا به ، ومما يدلنا على أن الانجيل قد وجد طريقه ميكرا الى مصر ، هو أن الغنوسية بدأت فى مصر فى وقت لاحق ،

#### الكنيسة في آسيا الصغرى (وتعرف بكنيسة أنطاكية):

تركز سجلات العهد الجديد على انطلاق الميشرين المسيحيين الأوائل، الى الشمال والغرب فذهبوا الى قبرص وآسيا الصغرى واليونان ومكدونية وروما • وهكذا يوجه سهفر الرؤيا ( في أواخر القرن الأول ) رسائله الى السبع الكنائس في آسيا : فيلادلفيا ، لاودكية ، أفسس ، سميرنا ،

برغامس، ثياتيرا، ساردس (رؤيا ١: ١١) وفي هذه الرسائل يذكر شيئا عن الاضطهادات وليكنه يذكر أيضا كنائس مثل أفسس لم تكن مخلصة، فهو يوبخها (رؤيا ٢: ١ - ٣)، وكنائس لم تقف موقفا حازما ضد الضلالات، مثل أفسس وبرغامس وثياتيرا وكنائس فاترة أو ميتة كساردس ولاودكية ولكنه مدح كنائس أخرى لتمسكها بالايمان، وهي سميرنا وفيلادلفيا (رؤيا ٢، ٣) ومن الناحية الأخرى كتب أغناطيوس الأنطاكي أحد الآباء المعاصرين لكتابة سفر الرؤيا فذكر أفسس ومغنيسيا وتراليس وروما وفيلادلفيا وسميرنا، وكان يحسنر من خطر التهوديين والغنوسيين ويشجع المسيحيين على أن يثبتوا في وجه الاضطهاد ومن مثل هذا المكتوب الذي فيه يذكر اغناطيوس أسماء أخرى لكنائس أخرى ، مثل مثل هذا المكتوب الذي فيه يذكر اغناطيوس أسماء أخرى لكنائس أخرى ،

#### الاضطهاد في بيثينيا :

فى عام ١١٢ م كتب بلنى حاكم بيثينيا يشكو الى الامبراطور تراجان فى روما من أن العبادة الوثنية قد أهملت نظرا لتأثير المسيحيين ثم يصف له المجهود الضخم الذى بذله مع المسيحيين حتى يرجعوا لعبادة آلهة روما ومع ذلك لا يذكر كم كان عدد المسيحيين ، ولكن لا بد أنهم كانوا من الكثرة بحيث كانوا تهديدا للديانة الرسمية(\*) وتقع بثينيا هذه فى شمال آسيا الصغرى فى المنطقة التى تحيط بالقسطنطينية ولا نقرأ فى أى سجل آخر عن وجود مسيحيين هناك ولكن هذا الخطاب يؤكد انهم كانوا جماعة كبيرة ونامية وهذا يدل على أن الكنيسة فى شرق البحر الأبيض المتوسط كانت تنمو بسرعة .

<sup>(\*)</sup> كان رد تراجان على بلنى: لا يمكن أن نضع قانونا عاما يمكن أن يكون صالحا لكل الحالات التى من هذا النوع ولأجل ذلك لم يكن هناك قانون محدد لادانة المسيحيين ولكن اذا اتهم المسيحيون بجريمة محددة ويثبت عليهم الذنب حقا فليعطوا الفرصة لكى يتقربوا ويرجعوا لعبادة الهنتا ولكن يجب ألا نطاردهم (Frend, W, H. C. - Martyrdom and Persecution in the Early Church. P. 164.

#### الكنيسة في رومه:

تنبع معرفتنا بكنيسة روما من الكتاب المقديس ، فلقد ظهرت فى الوجود قبل أن يذهب اليها الرسول بولس ، ولمقد استقبله بعض أعضائها فى بوطيولى بالقرب من نابلولى عندما كان فى طريقه الى روما (اعمال ١٨٠ : ١٤ ) • ويلوح أن بعضا آخر من الأعضاء لم يكن واثقا فيه حتى تقابلوا معه وسمعوه يعظ ، ومع ذلك استمر بعضهم فى شكهم فيه • وكانت الكنيسة تتألف من مسيحيين من أصل يهودى وآخرين من أصل أممى ، بل وكان هناك مؤمنون من بيت قيصر (فيلبى ٤ : ٢٢) وبين أفراد الحرس (فيلبى ١ : ١٢) • ويؤخذ أيضا من الرسالة الى فيلبى (ص١) أن روما مثلها مثل كل كنيسة أخرى كانت تعانى من الانقسام فيها • بقى أن نذكر أن الرسولين بولس وبطرس استشهدا فى مدينة روما فى عهد نيرون تؤيده كتابات الكتاب الأولين •

وهكذا يمكننا أن نقول بدون تردد ، أن الحركة المسيحية في أواخر القرن الأول كانت قوية ، ومنتشرة بشكل واضح في كل المراكز الكبرى في الامبراطورية •

#### سقوط اورشليم والكتيسة « اليهودية » :

مر بنا أن المسيحيين تركوا مدينة أورشليم عندما بدأت ثورة اليهود عام ٦٦ م ويقول يوسابيوس في كتابه ( التاريخ الكنسي الجزء الثاني ٢٣ : ١ \_ ٢٥ ) ان صوتا الهيا حذرهم من أن الثورة ستبدأ وأنهم يجب أن يلجأوا الى بيلا(\*) ليحتموا فيها •

ويقولون (انظر:

The Fall of jerusalem & the christian church by S.C.F. Brandon

ان الحوادث الحقى جسرت فيها بدين ٦٠ -- ٧٠ م كان الها أكبر الأثر في الكنيسة المسيحية ٠ فقبل ذلك كانت الكنيسة في

<sup>\*</sup> كانت بيلا احدى المدن العشر الهلينية · وتشير الحفريات أنها ظلت مركزا كبيرا للمسيحية الى أواخر القرن السادس الميلادى ·

أورشليم هي المرجع في كل القرارات الكنسية ، فكانت الكنيسة « يهودية » بالهوية ، حتى الرسول بولس نفسه لم يستطع أن يتعامل مع قضية التهوديين الا بالرجوع الى أورشليم • ومع ذلك فقد ظلت هذه القضية سببا في خلق جو التوتر في الكنيسة حتى بعد مجمع أورشليم نفسه • ولهذا فقد تأثرت الكنيسة في كل العالم عندما سقطت أورشليم ، اذ لم يعد لها الأهمية ولا السلطان السابقان • ولكن هذا كان لخير الكنيسة نفسها ، فقد تحررت لتؤدي رسالتها أذ تحطمت قبضة التهوديين عنها ، وصارت الكنيسة ذاتها التي أرادها يسوع ، حرة لتقدم الانجيل لليهودي واليوناني للعبد والحر للذكر والأنثى في كل الأرض •

#### المسيحية اليهودية اللاحقة:

يستطيع الدارس أن يلمس أن انعزال الكنيسة في اليهودية بدأ يزداد سنة بعد سنة في فلم تستطع أن تتحلل من المطالبة بحفظ الناموس كشرط أساسي للانضمام اليها وتذكر بعض السجلات اللاحقة أن هذه الكنيسة أو جنزء منها قد تصول الى ما عرف بعد ذلك بالكنيسة الابيونية ( Ebionite ، بمعنى فقير ) وقد تغيرت عقيدتهم الأولى : فقد سموا أنفسهم مسيحيين مع أنهم أنكروا ميلاد المسيح العنراوي ، ولم يقبلوا الا انجيل متى من الأناجيل الأربعة ، وأنكروا بشدة كتابات الرسول بولس، وكانوا يولون وجوههم نحو أورشليم في صلاتهم وفي كل الأشياء كانوا يتبعون حرفية الناموس الموسوى وفي النهاية صارت هذه الاختلافات والانعزال والانغلاق سببا في زوال تلك الجماعة من الوجود والانعزال والانغلاق سببا في زوال تلك الجماعة من الوجود و

#### (ب) المسيحية واليهودية في القرن الأول

وهنا يجب أن نلاحظ النمو المعاصر لليهودية • فالسجلات التاريخية تذكر أنها احتفظت بحيويتها الأصلية ، وردت على تحدى المسيحية لها بالانعزال عنها ، وتأكيد الميزات الأساسية لليهودية •

#### تزايد العداء اليهودى:

انخفض عدد اليهود في فلسطين انخفاضا كبيرا بسبب المذبصة المروعة التي حدثت عند سقوط اورشليم عام ٧٠م ١ اما يهود الشتات فقد كثر عددهم ، ونجحوا في البلاد التي سكنوا فيها ، وقد اشتهرت منهم شخصيات كثيرة في كل الامبراطورية مثل يوسيفوس المؤرخ اللكبير (٣٧ لم ١٠٠٠م) وكانت اليهودية ديانة قانونية في كل الامبراطورية (ولم تكن المسيحية كذلك) ٠ حتى ان الرومان اطلقوا على غمالائيل الثاني الزعيم الديني لقب «أمير اليهودية » أما المسيحيون فقد ازدادت كراهية اليهبود لهم قطردوهم من المجمع ثم كتبوا صلاة ضدهم ، يرددونها في عبادتهم • وبالطبع لم يكن ممكنا أن يردد المسيحي هذا الجزء في عبادتهم • وبالطبع لم يكن ممكنا أن يردد المسيحي هذا الجزء في العبرية فقط كالكتاب المقدس لهم ، وتحللوا من النسخة السبعينية التي كان المسيحيون يستخدمونها في الكنيسة الأولى (٢) • وقيل أيضا أن باركركبا قائد الثورة اليهودية ( ١٣٢ لم ١٣٠ ) كان يضطهد المسيحيين في كل فلسحطين •

# رد فعل المسيحيين ضد اليهود:

وكان رد فعل المسيحيين ضد اليهود هو الشك والخوف والكراهية ، وانعكس بعض هذا في العبارات القاسية التي تظهر في الكتابات المتأخرة في العهد الجديد ضد اليهود • فالرسالة الى تيطس تظهر أن اليهود مصدر

<sup>(</sup>۱) هذه « الصلاة » كتبها « صموئيل هاكاتون » بامر من غمالائيل الثاني وكانت تسمى « بركات هامنيهم » ( ضد الهرطقة ) وتقول : لينقطع رجاء النمامين ، وليفن الأشرار في لحظة ، لينقطع كل أعدائك ، وأزل سريعا المتكبرين وزعزعهم وأسقطهم سريعا في أيامنا ، لتتبارك أنت يارب الذي تضرب أعداءنا وتذل المتكبرين - دائرة المعارف اليهودية ج ۱۱ ص ۲۷۱ ،

<sup>(</sup>۲) لأن المسيحيين اتخذوا السبعينية – وهى الترجمة اليونانية للعهد القديم، ككتابهم المقدس، رفضها اليهود سنة ۱۳۰ م حتى ينفصلوا بتاتا عن المسيحية، وعملوا ترجمة يونانية أخرى لليهود اليونانيين ج ١ ص ٥١١

<sup>(</sup>Interpreter's Dictionary of the Bible)

الفساد وتحدر المسيحيين ضد خرافاتهم (١: ١٤ - ١٦) وسفر الرؤيا يفرق بين اليهودى الحقيقى واليهودى الكاذب ويتكلم عن مجمع الشيطان (٢: ٩، ٣: ٩) ورسالة برنابا (غير الكتابية) كانت ضد اليهود، وكذلك أغناطيوس الذى كتب في حوالى آخر القرن الأول قائلا: « انه من الجنون أن تتكلم عن المسيح يسوع ، وتكون في نفس الوقت يهوديا » وهكذا اشترك الطرفان في تعميق العداوة بين هاتين « الديانتين الشقيقتين » الى يومنا هــــذا •

#### ج ـ الايمان والنظام في القرن الأول

#### الفكر اللاهوتي لكنيسة القرن الأول:

يتفق غالبية العلماء على أن الكنيسة كانت فى أيامها الأولى بدون « صياغات لاهوتية » • ومع ذلك فقد كانت كلمات المسيح واعماله التى كان الرسل يعظون بها ويكررونها يوما بعد يوم ، هى التى تقدم للكنيسة الناشئة كل ما تحتاج اليه فى غذائها الروحى (\*) ولكن سرعان ما ظهرت رسائل الرسول بولس التى امتلأت بصياغات الايمان ، وانتقلت من كنيسة الى أخرى ، وعملت منها نسخ متعددة وحفظت ، ولكن بسبب صعوبة المواصلات والاتصالات فى تلك العهود لم يكن ممكنا لكثير من الكنائس أن تقتنى كل ههذه الرسائل •

#### أهمية العهد القديم في الكنيسة الأولى:

ومن الأهمية بمكان أن يعرف الدارس أن الكنيسة ـ ولغتها الأساسية اليونانية ـ كانت تحتفظ بالترجمة السبعينية للعهد القديم في العبادة والدراسة ، مما جعل الروابط اللاهوتية مع اليهودية تستمر قوية • ومما يؤكد أهمية العهد القديم للكنيسة ، أن مواعظ بطرس واسطفانوس وبولس

<sup>(\*)</sup> أما بالنسبة للأعضاء الأفراد فكان يكفى أن يكرر المؤمن قول الرسول بطرس: « أنت المسيح ابن الله الحي » ( متى ١٦ : ١٦ ) ٠

المسجلة في سفر أعمال مبنية عليه تماما · ويقول أكليمندس الروماني في رسالة معاصرة لتلك الحقبة أن الترجمة السبعينية هي الرمز أو المثال للكنيسة الرومانية · ولا بد أن هذا القول كان يعبر عن تفكير كنائس نشأت في التربة الهلينية اليهودية ·

#### الأناجيل والكنسية الأولى:

كان لظهور الأناجيل الأربعة ، واحدا تلو الآخر ، اكبر الأثر في تكوين التفكير اللاهوتي للكنيسة ، فلقد شعرت الكنيسة أنه يجب أن يكون لها ســجل خاص بها ، حيث أن الرسـل الذين كانوا مع السيد بداوا يموتون قبـل أن يأتي المسيح ثانية ، ولقد نسبت الأناجيـل الى تواريخ متعددة ومختلفة لا يسعنا أن ندخل في بحثها ، اذ ليس من هدف هـذا الكتاب أن يدخل في مناقشات العلماء بهذا الخصوص ، ومع ذلك فيمكن أن يقال أن انجيـل مرقس هو الذي ظهر أولا ، وكان ذلك بعـد منتصف القرن الأول بقليل ، وتبعه انجيل لوقا وسفر الأعمال ، وبعد ذلك انجيـل متى ، وآخر الكل ظهر انجيـل يوحنـا ،

ومن الأهمية بمكان أن نذكر أن الوثائق الأولى كانت رسائل الرسول بولس، وقد ركزت أساسا على أمور لاهوتية وتعاليم خاصة بالسلوك الشخصى والأمور الدينية ، ولم يكن بها شيء يذكر عن حياة السيح ، أو أية اقتباسات من تعليمه أو صلواته أو أمثاله ، ومع أن التقليد الشقوى الذي كان يجمع كل هذه الأقوال كان محفوظا بعناية فائقة في ذاكرة المؤمنين ، الا أن الحاجة الى تدوينه بدأت تظهر بالحاح ، وبخاصة أثناء وجود الذين كانوا مع الرب في أيام جسده ، وهكذا ظهرت أربع قصص تاريخية مفصلة كتبها أربعة من الرجال ، كما فهموها واختبروها ، ثم نقلوا مفهومهم هذا عن المسيح الى الكنيسة ، هذه الكتب الأربعة هي :

#### مرقــس:

قصة دقيقة تنطلق الى الهدف مياشرة عن يسوع ابن الانسان •

#### لـوقا ـ الأعمال:

موجهان الى جماعة المثقفين ، يمتلئان بالتفاصيل وينوهان بعمومية الانجيل ويساعدان الكنيسة على أن تحيا الحق الذي أعلن في يسوع ، ثم تبشر به العالم .

#### ەتسىي :

قصة تربط حياة السيد وعمله بالعهد القديم والنبوات ، وتعطى العالم مجموعة من تعاليم يسوع واعماله .

#### يوحنيا:

يتكلم عن يسوع التاريخي بكيفية يفهمها اليهودي واليوناني ١٠ أما وصفه الدقيق لحياة يسوع البشرية ، وكيف كان يتعب ويعطش ويبكي ، فقد أصبحت هذه الحقائق سلاحا ذا قيمة بالغة في وجه الغنوسية ، وهي الهرطقة التي ظهرت حالا بعد كتابة الانجيل • وكما قال البروفسور فيلسون (\*) • « لقد كتبت الأناجيل لتعبر عن ايمان الكنيسة • ولتصبح لها وسيلة العبادة والكرازة والتعليم والدراسة • انها وثائق التاريخ • • • فثائق الايمان الذي نبع من حياة تاريخية فيها كان يعمل الله بطريقة فدائية قريدة » •

وكانت هناك « أناجيل أخرى » كانجيل الناصريين وانجيل الأبيونيين ( الفقراء ) ، وانجيل العبرانيين ، وانجيل المصريين ، وانجيل بطرس وغيرها مما كتب في القرن الثاني الميلادي ولكن الكنيسة في ذلك الوقت، حكمت \_ بكل فطنة \_ بأن الأناجيل الأربعة متى ومرقس ولوقا ويوحنا هي وحدها التي تعطى القصة الصحيحة لحياة المسيح .

# العبارات العقائدية الأولى:

وهكذا رأى المسيحيون في القرن الأول أن الوثائق السالفة الذكر

<sup>•</sup> ٣٨٠ تاريخ العهد الجديد ص ٣٨٠ : تاريخ العهد الجديد ص \*٣٨٠

سى التى تستطيع أن تشبع حاجاتهم اللاهوتية • ويرى البعض أن الكنيسة فى السنوات اللاحقة كان يمكن لها أن تتجنب كثيرا من المناقشات والكفاح والمعارك لو أنها أدركت مثل الكنيسة الأولى كفاية هذه الوثائق ولم تبحث عن آخرى • ربما كان ذلك ، ولكن تغير الظروف ، وظهور شخصيات بارزة قد تطلب غير ذلك •

#### العيارات العقائدية في العهد الجديد:

ولكن ليس معنى هذا أن الكنيسة الأولى لم تكن لها عقائد · بالعكس، فكل العناصر التى تكونت منها العقائد العظمى فى المسيحية بعد ذلك ، موجودة فى الكتب المقدسة · وتوجد عبارات مصوغة هى فى الحقيقة اقرارات ايمان مشلا : « المسيح رب » ( ١ كورنثوس ١٠ : ٢ ) · « ربا ومسيحا » (أعمال ٢ : ٢١) · « المسيح ابن الله الحى » (متى ١٦:١١) · «حمل الله الذى يرفع خطية العالم » (يوحنا ١ : ٢١) ، « يسوع المسيح مخلصنا » (تيطس ١ : ٤) · والعبارة الرائعة عن اخلاء المسيح نفسه فى (فيلبى ٢ : ٥ - ١١) تعتبر من أعظم ما كتب فى إقرارات الايمان فى تاريخ الكنيسة · وهكذا وجدت تعاليم كثيرة متفرقة فى تلك الأيام الأولى الكنيسة ولكنها لم تكن قد جمعت بعد فى اقرارات منظمة رسمية تسمى الكنيسة ولكنها لم تكن قد جمعت بعد فى اقرارات منظمة رسمية تسمى

# العقائد في كتاب تعليم الرسل: ( Didache )

لا يوجد خارج الأناجيل أى نوع من العقائد الرسمية سوى فى كتاب الديداك » (تعليم الرسل الاثنى عشر) ، الذى قد يرجع تاريخه الى نهاية القرن الأول الميلادى وفى هذا الكتاب جاءت بعض التعاليم عن العمودية : ما بخصوص المعمودية فعمد بالكيفية التالية : بعد اتمام كل هذه الأمور، عمد باسم الآب والابن والروح القدس فى ماء جار وان لم يتيسر لك الماء الجارى فعمد فى أى ماء ، وإذا لم تستطع فى ماء بارد ، فعمد فى ماء ساخن ، وإذا لم تجد ماء كافيا فاسكب الماء ثلاث مرات على الرأس فى اسم وحورية بجب أن يصوم المعمد والمعمد ومعهما آخرون أن أمكن ذلك »

( اقتبسها من الديداك هنرى بيتنسون H. Bettenson وثائق الكنيسة المسيحية ، مطبعة اكسفورد ١٩٤٧ ص ٩٠) ٠

#### تحديات الهراطقة:

هناك أشياء أخرى لها صبغة لاهوتية هى الهرطقات و فقد مر بنا ذكر الصراع ضد التهوديين وضد النفوذ اليهودى عامة ولكن هناك شدواهد تدل على أن الدوسيتية (\*) (Docetism) بدأت تظهر في تعاليم بعض الغنوسيين ولاحظ العبارة في (٢ يوحنا ٧) « لأنه قد دخل الى العالم مضلون كثيرون لا يعترفون بيسوع المسيح آتيا في الجسد » وهذه التحديات أجبرت الكنيسة على أن تدرس وتحدد عقائدها وحتى تفصل ما بين العقائد الصحيحة والباطلة و

#### المجسىء الشساني:

وظهر أيضا تغير ملحوظ في موقف الكنيسة من مجيء المسيح الشاني • فبينما كان المسيحيون الأوائل واثقين أن المسيح سيرجع في أيامهم ، بدأ مؤمنو السنوات الأخيرة من القرن الأول ، يتقبلون حقيقة تأخير مجيء الرب ثانية الى وقت لا يعلمونه ، علما بأنهم لم يفقدوا الرجاء في هنذا المجيء •

# الوظائف الكنسية في القرن الأول:

درسنا من قبل الأوضاع في كنيسة العهد الجديد بالنسبة لادارة شئون الكنيسة ، ولمسنا صعوبة تمييز وجود هيئات ادارية أو رتب دينية في الكنيسة ولعل أبرز مثال على ذلك الغموض هو استعمال الكلمة «أسقف » Episkopos مرادفة للكلمة «شيخ » Episkopos لكي تعنيا شيئا واحدا أو وظيفة واحدة (أعمال ۲۰ : ۱۷ و ۲۸ ، تيطس ا : ۵ و ۷) و ففي تلك الأيام كان ينظر الى الأسقف على أنه «ناظر » أو كاهن ، ولكنه لم يكن يفوق الشيخ في رتبته ، لأن هذا الأخير كان يخدم

<sup>( ﴿﴿ )</sup> وهي الهطرقة التي تزعم أن جسد المسيح كان مظهرا فقط وليس حقيقيا • وهكذا صلبه وتألمه في الظاهر فقط وليس حقيقيا •

الكنيسة بنفس الامكانية والدرجة · ومع ذلك ، فمن السهولة بمكان أن نفسر ظهور نظام كنسى أكثر تنظيما ووضوحا بعد أن اتسعت الكنيسة جغرافيا وتنوعت أنشطتها ·

وقد استنتج المؤرخون من دراستهم أن دور الخدام المتجولين من الأنبياء والمعلمين المذكورين في العهد الجديد ( اكورنثوس ١٢ : ٢٧و٨٧ ) قد بدأ يختفي بالتدريج ، وأن السلطة انتقلت الى أيدى السلطات المحلية من الأساقفة والشيوخ وبخاصة في كنائس المدن الكبيرة ( يذكر الديداك الأساقفة والأنبياء والمعلمين بدون تمييز بينهم ) .

ولما كانت الكنيسة تتبنى نظام المجمع اليهودى ، كما فعلت فى أمور كثيرة أخرى ، فمن المعقول أن نفترض أن يتكون مجلس فى كل كنيسة من الأساقفة والشيوخ ، يختارون من بينهم رئيسا ، ولأسباب كثيرة نجهلها كانوا يسمون هذا الرئيس « أسقفا » .

### أكليمندس الروماني والخلافة الرسولية:

فى سنة ٩٥ م كتب أكليمندس الرومانى (١) رسالته الى كورنثوس وفيها ظهرت قضية الخلافة الرسولية بكل وضوح ٠ ومع أنه لا يفرق بين الأساقفة والشيوخ ، ولكنه يبنى مناقشة على هـذا المنطق: حيث أن الله أرسل المسيح والمسيح اختار الرسل ، والرسل اختاروا خلفاءهم من الشيوخ والأساقفة ، فأن هؤلاء الخلفاء يستطيعون تعيين خلفاء لهم ( بدلا من أن يختارهم الشعب ) يستمرون فى المنصب كل حياتهم حيث أن هذا التعيين هبة من الروح القدس ، ولا يمكن أن تؤخذ هذه الهبة من هـذا الشخص المعين • وبهذه الكيفية رسم أكليمندس الطريق التى سارت فيها الكنيسة بعد ذلك وهو فصل رجال الدين عن بقية أعضاء الكنيسة •

<sup>(</sup>۱) اكليمندس هـذا مؤلف رسـالة من كليسة روما الى كنيسة كورنثوس، ولا يصرف عنه سوى أن ايريناوس كان يعتبره أسقفا لروما

#### أغناطيوس (١) والأساقفة الملكيون (٢):

ولقد اتخذ الخطوة التالية أغناطيوس الأنطاكي في رسالته الموجهة الى كنائس آسيا ويقول في تلك الرسالة أن الكنيسة المحلية يجب أن يكون فيها أسعف واحد يشرف على أمورها ويبنى عقيدته هذه على أسس لاهوتية : « اتبعوا الأسقف كما اتبع يسوع المسيح الآب ، واتبعوا مجمع المشيخة كالرسل ، واحترموا الشمامسة كما تقول وصية الله ولا يفعل أحد منكم أي أمر في الكنيسة الا بموافقة الأسقف » (٢) و

هذه الرسائل تبين أن هناك ثلاثة أنواع من الخدمات : خدمة الأسقف والشيخ والشماس مرتبة ترتيبا تنازليا ، وصارت بالتالي السند الذي تستند عليه الكنيسة الكاثوليكية في ترتيب كهنوتها .

لا يعرف بالضبط المدى الذى ذهبت اليه الكنيسة فى ذلك العصر فى الأخذ بنصيحة أغناطيوس ومع ذلك فقد استحدث اتجاها كان له الأثر البالغ فى نظام الكنيسة فى القرون اللاحقة ، ففى وقت قصير نسبيا بدأ هؤلاء الأساقفة يصبحون حكام الكنيسة فى كل المسيحية ، وصارت الخلافة الرسولية هى الأساس لكل سلطانهم فيها

<sup>(</sup>۱) اغناطیوس ( ۳۵ – ۱۰۷ ) هو احد الآباء الرسولیین ، واسقف انطاکیة ، واستشهد فی روما ابان حکم تراجان ، وفی رحلته الی روما للاستشهاد تمکن من زیارة بعض الکنائس والمراکز المسیحیة فی اسیا الصغری ، ومن سمیرنا وترواس کتب خمس رسائل الی کنائس اسیویة ، وواحدة الی کنیسة رومیة واخری الی بولیکاربوس اسقف سمیرنا ،

<sup>(</sup>The Westminster Dictionary of Church history P. 423)

<sup>(</sup>٢) هو تكوين أسقفى له السلطة العليا فى الكنيسة وعلى الأساقفة فى المراكز المسيحية الكبيرة وانطاكية ، اسكندرية النح ( الأول بين متساويين ، أو ملكى ) •

<sup>(</sup>٣) اغناطيوس رسالة سميرنا الاصحاح الثامن •

#### ( د ) - الاضطهاد المسكر

# المسيحيون كجماعة مميزة عن اليهود:

واضح من سعفر الأعمال أن الاضطهاد الأول الذي جاء على المسيحيين كان من اليهود وكان من أبرز قادة الاضطهاد شياول الطرسوسي قبل تجديده ولكن حالما انتشرت المسيحية ،عرفت السلطات الرومانية أن المسيحيين ليسوا شيعة يهودية ، ولا تنطبق عليهم المعاملات الخاصة التي كانوا يعاملون بها اليهود وعندما سمى المسيحيون أنفسهم «اسرائيل الجديد » كانوا يحاولون أن يعترف بهم الرومان ويعاملونهم بالقبول الذي عومل به اليهود ولكنهم اكتشفوا أخيرا أنهم لا يمكن أن يبقوا هكذا لأن هناك مميزات خاصة تميزهم عن اليهود و زد على ذلك أن اليهود أنفسهم وقد كانوا أكثر نفوذا من المسيحيين ، حاولوا جهدهم أن يتبرأوا منهم «كشيعة ضالة»

#### أسبياب الاضطهاد:

كان من الأسباب الأولية لاضطهاد الرومان للمسيحيين أن السلطات الرومانية لم تعرف بالضبط هدف الطقوس والعقائد المسيحية ، وثانيا لأنهم رأوا في عدم عبادتهم للأباطرة خيانة للدولة ، فهذه العبادة هي الطريقة المثلى لتوحيد الامبراطورية المترامية الأطراف والغير المتجانسة ، لاحضاريا ولادينيا ولالغويا .

## السيحيون كاعداء للناس:

كان المسيحيون على وجه العموم من الطبقات الفقيرة التى لا نفسوذ لها في الطبقات العليا • كما كان تبشيرهم عثرة لن كانوا يعبدون الهـة

<sup>(</sup> اللهم في الهيكل • المورد المورد المورد المورد المورد على المورد على المورد ا

كثيرة ، كما أنهم هاجموا عبادة الامبراطور ، وأحيانا أضروا بالاقتصاد (كبولس وهو يضر بصناعة الفضة في أفسس (أعمال ١٩: ٢٣ ــ ٢٥) والى جانب ذلك لم تكن لهم أشياء ملموسة يمارسون بها عبادتهم ، فلا هياكل ولا مذابح أو أمكنة مقدسة ولا تماثيل · وأكثر من هذا كله كانت عبادتهم التي تجرى بالليل في الأماكن المغلقة سببا لاثارة أشاعات ضارة، فقالوا انهم يمارسون أكل لحوم البشر ( cannibalism ) ويقتلون الأطفال ويشربون الدم ، كما أن اجتماع الجنسين معا ، الرجال والنساء ، وقيامهم بالقبلة المقدسة ، جعلهم يزعمون ان الجنس جزء من عبادتهم · وعلى هذا فقد نظر الناس اليهم كأعداء للناس .

#### المسيحيون يستعدون للاضطهاد :

تظهر في بعض كتابات العهد الجديد شواهد تدل على أن المسيحيين كانوا يعرفون أن وقت التجربة قريب: فالرسول بولس يحث المؤمنين على أن يكونوا مواطنين صالحين مطيعين للحكام (تيطس ٢: ١) • وينصحهم الرسول بطرس بأن يكرموا الملك ، كما يطلب منهم: « أن تكون سيرتكم بين الأمم حسنة لكي يكونوا في ما يفترون عليكم كفاعلى شر يمجدون الشفي يوم الافتقاد من أجل أعمالكم الحسنة التي يلاحظونها » (١ بطرس في يوم الافتقاد من أجل أعمالكم الحسنة التي يلاحظونها » (١ بطرس

قد تكون هذه النصائح ردا على الاشاعات الكاذبة ضد المسيحيين ، ولكنهم مع ذلك كانوا موقنين من مجىء الاضطهاد عليهم ، فالشواهد على ذلك كانت متعددة ، اذ تقول رسالة بطرس : « أيها الأحباء لا تستغربوا البلوى المحرقة التى بينكم حادثة لأجلامتحانكم ٠٠٠ » (١ بطرس ١٦٢٤) ،

# اضطهاد تيرون سنة ١٤م:

تعتبر وثيقة اضطهاد نيرون للمسيحيين أول اشارة تأتى من وسط غير مسيحى وفيها يظهر السيحيون جماعة دينية قائمة بنفسها أما ظروف الاضطهاد فكانت كالآتى: في يوليو سنة ٦٤ م شب حريق هائل في روما ظل ستة أيام ودمر الجزء الأكبر من تلك « المدينة الخالدة » ولم يعرف

للآن بالضبط السبب الذي كان وراء ذلك الحريق ، ولكن الاشاعات بدأت تحوم حول الامبراطور نفسه الذي قيل انه كان يريد الاعداد لمشروع بناء ضخم • وكان من الطبيعي أن يجد نيرون كبشا للفداء يلقى عليه بالتهمة ، وفى هذا يقول المؤرخ الروماني تاسيتوس ( ١١٥ م ): « لكي يتخلص الامبراطور من هذه الاشاعات ألقى بالتهمة (\*) على جماعة من الناس مكروهة لأجل نجاستهم يطلق عليهم عادة اسم المسيحيين ، وأوقع بهم العقاب على هذه التهمة • وقد سموا كذلك نسبة للمسيح ( Christus ) الذي صلب على عهد بيلاطس البنطى • وبعد أن أوقفت \_ لحد ما \_ تلك الخرافة الشريرة ، بدأت تنتشر مرة أخرى ليس في اليهودية فحسب بل في روما أيضا • فألقى القبض على الذين اعترفوا بمسيحيتهم وبناء على شبهادتهم أدينوا ، ليس لأنهم أحرقوا روما ، ولكن لأنهم كانوا مكروهين من الناس • ولم يكتف بقتلهم فقط بل استخدموا وسيلة لتسلية أهل روما، فالبسوا جلود حيوانات وحبسوا في اقفاص الكلاب المتوحشة ففتكت بهم ، وصلب البعض ، واحرق البعض ليضيئوا حدائق روما لميلا ٠٠٠ وقد فتح نيرون أبواب حدائقه ليرى الناس كل هذا واختلط هو بينهم في ملابس سائق عربة ٠٠٠ كل هذا التعنيب قاد كثيرين الى الشفقة عليهم ٠٠٠ الأنهم عرفوا أن هؤلاء المساكين يعذبون لا للمصلحة العامة بل الشباع شهوة القتل في انسان واحد » (تاسيتوس: Annales XV ص ٤٤ ) ٠٠

#### دوميتيان:

كان اضطهاد نيرون للمسيحيين وحشيا ولكنه كان قاصرا على روما ، وكان لاشباع رغبة الامبراطور الدموية ، ولم تكن هناك محاولة لتوسيع نطاقه ليصل الى المسيحيين في كل الامبراطورية ، ومع ذلك فقد بدأ الشك يحوم حول المسيحيين وبدأت العيون تراقبهم ، وفي سنة ٥٩م القي الامبراطور دوميتيان القبض على ابن عمه وزوجته وشخص آخر بتهمة « انكار الآلهة » فأعدم الرجلان ونفيت المرأة ، والمعتقد أنهم كانوا مسيحيين ، ولو أن السجلات لا تذكر ذلك بوضوح .

<sup>(\*)</sup> الكلمة اللاتينية المستعملة تدل على أن تاسيتوس لم يعترف بأنهم مذنبون •

#### بلنى والاضطهاد في بيثينية:

سبق أن ذكرنا شيئا عن تلك الرسالة التى أرسلها بلنى الى تراجان سنة ١١٦٦م عن وجود مسيحيين فى بيثينية ولقد اعتبر هـذا الأمر فى غاية الخطورة لأن العبادة الوثنية قد أهملت ، مما سبب الفـزع لبلنى فأرسبل خطابا الى الامبراطور لكى يزكيه فى سياسته ضد المسيحيين وقد قال فى هذه الرسالة: « أن شر هـذه الخرافات قد انتشر ليس فى المدن فقط ، بل فى القرى والمناطق الريفية أيضا حتى أن المعابد قد خلت من العابدين» ١٠٠٠ وقد كنت أسال المتهمين: « هل أنتم مسيحيون » ؟ فاذا قالوا « نعم » كنت احدرهم وأسالهم مرة ثانية وثالثة فاذا قالوا « نعم » حكمت عليهم بالاعدام وأعدمتهم وأما كل من أنكروا أنهم مسيحيون أو انهم كانوا كذلك ، أفرجت عنهم لأنهم دعوا باسم الالهة كما أمرتهم وأظهروا الخشوع والاحترام لحسورتكم وقدموا لها البخور ، ولأنهم لعنوا المسيح ، وهذا شيء لا يستطيع المسيحي الحقيقي أن يفعله ٠٠ وقد فكرت المسيح ، وهذا شيء لا يستطيع المسيحي الحقيقة وذلك بتعذيب اثنين من الشماسات، ولكني لم أجد شيئا الا الخرافات المروعة المقوتة» ٠٠

ويقول بلنى بعد ذلك أن أسلوبه هـذا قد لاقى نجاحا ، فكثيرون من المسيحيين قد رجعوا لعبادتهم القديمة وبدأت المعابد تمتلىء مرة اخرى وقد أجاب عليه تراجان بالموافقة على سياسته ولكنه نصحه بألا يتصيد المسيحيين بل يحاكمهم فقط اذا أبلغ عنهم وثبتت عليهم التهمة ٠

# استشهاد اغتاطيوس:

من الشواهد السابقة تظهر المسيحية كمشكلة محلية عند الرومانيين، ولم تكن هناك سياسة عامة للقضاء عليهم على مستوى الامبراطورية ولكن هذا أدى ، بدون شك ، الى أن يصبح المسيحيون موضوعا للشك وكل مسيحى يعلن بكل صراحة أنه كذلك كان يلاقى عذابا قاسيا ولعسل اغناطيوس الأنطاكي هو خير مثال على ذلك وقد كتب عدة رسائل وهو في طريقه الى روما لكى يستشهد سنة ١٠٧ م، وأظهر فيها رغبته العارمه في الاستشهاد ، وفي أن تمزقه الوحوش من أجل المسيح ، ويود ألا يتدخل المسيحيون في روما لدى السلطات لانقاذه ، وهذا مثال على « شهوة

الاستشهاد » التى تملكت بعض المسيحيين فى ذلك الوقت فعملوا بكل همة ـ بدون داع ـ على دفع السلطات لقتلهم لكى يموتوا شهداء ، وفى ذلك يكتب اغناطيوس .

« اننى أعرف ما هو الخير لي، ٠٠٠

لقد بدأت الآن أن أكون تلميدا حقيقيا ٠٠٠

التات النيران أو الصليب أو التات الوحوش فتحطم كل جسدى ٠٠٠

فقط دعنى أذهب الى يسوع المسيح ٠٠٠

دعنى أتمثل بالمهى في آلامه » ( الرسالة الى رومية : ٥ )

#### الاضبطهاد كما هو مدون في سفر الرؤيا:

فسر العلماء بعض الأجزاء من سفر الرؤيا على أنه نبوة عن التهديد الرومانى باثارة الاضطهاد ، والخوف الذى تملك المسيحيين فى نهاية القرن الأول ، ومع أن روما لم تذكر بالاسم فى السفر ، ولكن ريما فهم ذلك من صورة المراة الجالسة على الوحش « على جبهتها اسم مكتوب سر « بابل » العظيمة ( وهو اسم يطلق على روما ) أم الزوانى ورجاسات الأرض ورأيت المرأة سكرى من دم القديسين ومن دم شهداء يسوع ( رؤيا ۱۷ : ۳ – ۲ ) ، والصورة الثانية التى قد تعنى روما هىصورة الوحش ذى الرؤوس السبعة ، فقد بنيت المدينة على سبعة تلال ، وهكذا عرفت الكنيسة واستعدت لمواجهة الاضطهاد وجهزت أعضاءها ليقابلوا هذه الآلام بكل بسالة وشبجاعة ،

## سىسياسة هادريان: ( Hadrian )

ومع ذلك كله فقد كان الرومان يهتمون بنشر النظام والقانون ومع انهم كانوا ينزلون بالمجرمين أقسى أنواع العقاب ، الا أنهم لم ينسوا أن يجعلوا القانون يأخذ مجداه ولذلك حتم الامبراطور هادريان (سنة ١٢٥ م) على حكام الأقاليم ألا يوجهوا الى المسيحيين الا التهم الحقيقية وأن يعطوهم الحق في الدفاع عن أنفسهم لكى يظهروا الاتهامات الكاذبة ومع أنه لا يظهر من السجلات أن مسيحيا واحدا تمكن من دفع التهمة عن نفسه ولكن على الأقل ، بدأ الحكام يسمعون دفاعهم عن أنفسهم في وقت لم يكونوا فيه أعضاء في ديانة معترف بها في الامبراطورية وقت لم يكونوا فيه أعضاء في ديانة معترف بها في الامبراطورية ومع الهم المهراطورية والمهراطورية وا

#### Recommended English Readings

- Danielou Marrou. The Christian Centuries, Volume I.

  The First Six Hundred Years, pp. 81 85.
- Filson, F. V. A New Testament History, pp. 295 380.
- Foster, John The First Advance Church History I.

  TEF Study Guide, 5, pp. 66 74.
- Frend, W. H. C. The Early Church, PP. 40 59.
- Latourette, K. S. A History of Christianity, pp. 74, 75, 80 86.
- Leitzmann, Hans A History of the Early Church, Vol. 1, pp. 177 236 249
- McGiffert, A. C. A History of Christian Thought, Vol. I, pp. 30 44 67 95.

# القرنالات

- (١) المدافعيون
- م اطقة القرن الثاني
- ٣) الاضبطهاد في القرن الثاني
  - ع إبيرينايوس
- (ق) الربع الأخير من القرن الثاني المتداد الكنيسة في الإملطورية
  - (T) الخدمة الكشب القانونية العقبيدة العقبيدة

## الأخطار التي احاطت بالسيميين في الامبراطورية:

لقد بدأ الاضطهاد المنظم الرسمى ضد المسيحيين فى القرن الثالث الميلادى ، ومع ذلك فلم يكن هناك وقت قبل ذلك لم يواجهوا فيه بالشك والسب والاحتقار والأخطار الجسدية من الغالبية الساحقة فى الامبراطورية الرومانية • وكانت هذه العداوة تبنى على شيء من الحقيقة ولكنها فى غالب الأحيان كانت شائعات كاذبة ضدهم ، مثل اتهامهم زورا بأنهسم يقومون بطقوس سرية وخاصة جدا ، وبأعمال منافية للأخلاق ، وأنهم ملحدون ( لأنهم كانوا ينكرون الالهة الوثنية ) ويتمسكون بعقائد خرافية لا يقبلها العقل ، ولا يخلصون للامبراطور •

ومن المحتمل أيضا أن يكون الرومان قد خلطوا بين انتظار المسيحيين القوى لمجىء المسيح وبين عقائد الغيورين اليهود في انتهاء العالم ( وفي ذلك يتشابه سفر الرؤيا مع سفر عزرا الرابع من الكتابات اليهودية ) وكان اليهود والمسيحيون معا يرهبون روما لأن حكومتها كانت حازمة وقاسية في ضرب كل نشاط يهدد أو يبدو أنه يهدد النظام العام .

والحقيقة أن المسيحيين صاروا عرضة للاضطهاد لأنهم كانوا فريسة سهلة لا يدافع عنهم أحد • وكانت الكنيسة لا تزال منظمة سرية • وكان المسيحيون أقلية ضعئيلة في المجتمع كله ، ولم يحن الوقت الذي فيسه يعتبرون تهديدا خطيرا • كانوا معروفين ولكنهم محتقرون ، ولهذا كانوا من أوائل الناس الذين يلقى بهم للوحوش المفترسة أو النيران الملتهبة لكي يتسلى الجمهور بمنظرهم وذلك في أيام الأعياد العامة ارضاء الجمهور •

#### (1) المدافعون كحماة للعقيدة:

فى ذلك الوقت بالذات ارتفعت أصوات من المجتمع المسيحى المدافع عن المسيحيين كمجتمع وكأفراد وعرف هؤلاء الرجال باسم « المدافعين » لأنهم كتبوا رسائل أو خطابات مفتوحة الى الأباطرة ليشرحوا لهم ماهية المسيحية ويدافعوا عنها ، وحاولوا كل جهدهم أن يوجدوا مكانا للمسيحية وسط المجتمع وأن يكسبوا لها الاحترام والتسامح الدينى بانين ذلك على ما يأتى : أن المسيحيين يقبلون العالم الذي يعيشون فيه ولا يختلفون في عاداتهم وحياتهم اليومية عن بقية الناس ، بل هم فى الحقيقة مواطنون اكثر اخلاصا للامبراطورية من الآخرين ، لأنهم مسيحيون وهكذا خطا المدافعون المسيحيون بالفكر المسيحى غطوة الى الأمام من حيث أنهم بينوا أن هناك بعضا من التوافق بين الفكرين المسيحى واليوناني و وكان هدفهم الأسساسي من ذلك أن يظهروا أن المسيحيين هم فى الحقيقة الورثة للحضارة الرومانية اليونانية لأنهم يتمسكون بالمثل اليونانية أو يحققونها حيسدا

# المدافعون العظام:

كان جاستن مارتر (Justin Martyr) من الشهر المدافعين (وسندرس افكاره فيما بعد) ولكن الى جانبه كان هناك جماعة آخرون يستحقون الذكر لعظمتهم ، فقد كتب كوادراتوس جماعة آخرون يستحقون الذكر لعظمتهم ، فقد كتب كوادراتوس (Quadratus) من اثينا ؟) الى الامبراطور هادريان سنة ١٣٠ م ، ثم ارستيدس (Aristides من اثينا ) سنة ١٤٠ م الى الامبراطور الطونيوس بيوس مبرهنا على سمو المسيحية على اليهودية وكل الديانات الأممية ، ثم تاتيان (Tatian السرياني ١١٠ ـ ١٧٢) وهو تلميد الجاستن ، وقد الف خطابا الى اليونانيين سنة ١٦٠ هاجم فيه الفلسفة اليونانية وحاول ان يثبت ان المسيحية هى الفلسفة الصحيحة الوحيدة ، ثم ميليت و (Melito) من ساردس وقد توفى سنة ١٨٠ م ) كتب شميليت و الأمبراطور مرقس اوريليوس قائلا ان المسيحية التى نبتت بين البرابرة ازهرت واثمرت في وسط الامبراطورية ، ثم انتناجوراس (من اثينا ) كتب في سنة ١٨٠ م الى نفس الامبراطور السابق ليبرهن له عقليا على خلود النفس ،

#### (ب) جاستن مارتر: (Justin Martyr)

عاش جاستن مارتر في النصف الأول من القرن الثاني الميلادي وفقد ولد من والدين غير مسيحيين في بلدة شكيم بالسامرة ، ولكنه انتقل في صغره الى أفسس وعاش فيها ودرس الفلسفة اليونانية دراسة عميقة، وصار محبا لفلسفة أفلاطون ، ولكنه كان يقرأ أيضا التوراة العبرية ولقد وجد في دراسة الأنبياء أن « تفسيرهم لبداية ونهاية الأشياء هو أقدم وأصدق تفسير ، فلقد كانوا مملؤين بالروح القدس فمجدوا الله الخالق والآب لكل الأشياء ، وأعلنوا ابنه المسيح ٠٠٠ وسرعان ما اشتعلت روحي بلهيب المحبة لأولئك الأنبياء والرجال الذين كانوا أصدقاء للمسيح ٠٠٠ فوجدت أن هذه الفلسفة وحدها هي النافعة والآمنة ، (\*)

وهكذا صار جاستن مارتر مسيحيا من خلال دراسته للفلسفة ، ثم ذهب بعد ذلك الى روما حيث مات شهيدا سنة ١٦٥ م ، وأشهر مؤلفاته هى : الدفاع ١و٢ وقد كتبه سنة ١٥٣ م الى الامبراطور أنطونيوس بيوس ليدافع عن المسيحية ويقدمها الى الحكام ، الحوار مع تريف اليهودى ، وقد كتب جاستن مارتر اليه ليثبت له أن المسيحية حلت محل اليهودية ،

#### دفاع جاستن عن السيحية :

يجدر أن نذكر شيئا عن دفاع جاستن عن المسيحية في كتابه الى الامبراطور و لقد اعتبر نفسه فيلسوفا ولذلك بين أن المسيحية قريبة من الفلسفة اليونانية و واعتقد أن كل فلسفة وكل ديانة يجب أن تبرهن نفسها برهنة عقلية وأعظم ما ينطبق عليها البرهان العقلى انطباقا كاملا هي المسيحية وهكذا وضع لكل من لحقوه من المفكرين المسيحيين منهجا عقليا للمسيحية حتى يستطيعوا أن يشرحوا ديانتهم في عبارات معقولة منطقية متوازنة وعلى هذا الأساس أعلن للامبراطور أن كل المسيحيين فلاسفة بالحق ويستحقون أن يعاملوا معاملة الفلاسفة الآخرين باحترام وتقدير على غير ما كانوا يلقون من معاملة الدولة لهم وقدد امتلات من خوهم بالغضب الغير المعقول ولذلك لم تكن عادلة معهم و

<sup>(\*)</sup> مقتبسة من د حوار مع تريفو ، Dialogue with Trypho ) لجاستن مارتر •

ويستمر جاستن في دفاعه فيقول: ان الأباطرة يكرمون التقوى والعقل ، فلماذا لم يستحسنوا هذه الفضائل في المسيحيين ؟ ان هؤلاء المسيحيين على عكس ما يشاع بالكذب عنهم ، هم أسمى الناس أخلاقا في الامبراطورية ، فاذا حدث أن عصى بعض المسيحيين قانون الدولة فليعاقبوا بحسب هذا القانون عينه ، ولكن يجب ألا يعاقب شخص لمجرد أنه مسيحي وقد اتهموا المسيحيين بالالحاد ، ولم يكن ذلك الا لأنهم أنكروا الآلهة الوثنية ، أو لأنهم يعبدون الاله الواحد الحق ولأنهم يؤمنون بالش فانهم يسلكون بكل فضيلة كمواطنين صالحين يدفعون الضرائب ويخدمون الدولة بكل الطرق المكنة بل انهم يصلون من أجل الامبراطور و

# جاستن ولاهوت الكلمة:

ولكى يدافع جاستن عن المسيحية فانه اتخذ واحدا من عناصر الفلسفة الأفلاطونية وطوره وجعله عنصرا مسيحيا ترك أثره على كل الأجيال المقبلة • هـذا العنصر أو الفكرة سميت عقيدة المسيح ككلمة (Logos Theology) أو « لاهوت الكلمة » ( Logos Christology ) أو « لاهوت الكلمة » لم يأت أولا في كتابات جاستن لأن العهد الجديد سبقه في ذلك في انجيل يوحنا « في البدء كان الكلمة » ( يوحنا ١ : ١ .. ٥ ) •

يقول جاستن ان الانسان يحتاج الى اعلان اسمى من ملكاته العقلية حتى يستطيع أن يجعل فلسفته كاملة ، فالفلاسفة الحقيقيون هم جماعة مستعدون لأن يموتوا من اجل الحق ، وهذا ما يجعلهم نوعا من المسيحيين الى حد ما • وكل من عاش «حياة عقلية » وكان فيه الالهام الالهى ( الكلمة ) كسقراط وهيركليتس مثلا ، كانوا مسيحيين • فالسيعيع هو الفيلسوف الكامل لأن « الكلمة » أو الالهام الالهى حل فيه بكل كماله وسموه • «فالكلمة » كله من أجلنا صار المسيع جسدا وعقلا وروحا(\*) • ولم يكن هدف جاستن من ذلك تعظيم الفلسفة اليونانية بقدر ما كان يريد وأن يبين مدى سلطة واهمية المسيح •

ولكن جاستن طبق « لاهوت الكلمة » في اتجاهات متعددة بدون تمييز : فهو القدرة التي عمل بها اله العبرانيين السماء والأرض ، وهو

<sup>(\*)</sup> من دفاع جاستن مارتر •

الواسطة الالهية في تاريخ الاعلان ، وهو العقل العام الذي قامت عليه الفلسفة الرواقية والأفلاطونية ، انه الحق الذي يعلن نفسه في قلب كل انسان كحقيقة مطلقة ، ولكنه في الأساس هو يسوع المسيح الناصري • هذا هو مفهوم « اللوجوس » الذي شعل المركز الأول في فلسفة جاستن وغيره ممن لحقوه •

#### (ج) قيمــة المدافعين:

هـوّلاء الرجال الذين نسميهم « بالمدافعين » لم يكونوا مدرسة لاهوتية ، ولكنهم كانوا أصواتا منفردة ارتفعت ابان القرن الثانى المسيحى للدفاع عن المكنيسة فى وقت الشدة والاضطراب • وبذلك فهم يمثلون اتجاها حيا فعالا فى التفكير المسيحى • فقد نبهوا الحكام الذين فى روما الى وجود الكنيسة بواسطة دعواهم القوية عندما كانوا يدافعون عنها • انهم لم يطلبوا التسامح الدينى فقط بل أظهروا التحالف بين المسيحية والفلسفة ، أو بالأحرى الكنيسة والامبراطورية ، ولكن أكثر من كل ذلك « فان المدافعين أخذوا خطوة حاسمة نحو فتح العالم بواسطة المسيحية • لقد استخدموا روح العلم اليونانى لكى يساند رسالة الكنيسة (\*) •

#### (د) المدافعون وكتاباتهم المعروفة:

جاستن مارتر Justin Martyr : الدفاع ۱ و ۲ ، وحوار مع

تريفو ٠

• الدفاع اليستيدس Aristides : الدفاع

تاتيان (فقد)، خطاب : عن الحيوان (فقد)، خطاب

ضد اليونان، الدياتسارون

(توافق الأناجيل) ، الكمال

يحسب المخلص ( فقد ) ٠

ميليتسو : الدفاع ، عظمة الفصسح ،

المعمودية ٠

اثينا جورس : الدفاع ، عن قيامة الجسد •

Lietzmann. Hans, A History of the Early Church
• ۱۷۷ می ۲ می ۲ می ۱۷۷

#### Recommended English Readings

- Carrington, Philip, The Early Christian Church, Vol, II. pp. 189 221.
- Danielou, Jean and Marrou, Henri, The Christian Centuries. Vol. I, The First Six Hundred Years, pp. 81 - 95.
- Frend, W. H. C. The Early Church, pp. 72 77.
- Lietzmann, Hans, A History or the Early Church, Vol. II. pp. 173-188.
- McGiffert, A. C. A History of Christian Thought. Vol.I. pp. 96 - 131.
- Walker, Williston, A History of the Christian Church, pp. 45-47.

# ثانيا \_ هاطقة القرن الثاني

#### 1 \_ عصــر الهرطقات

يقولون ان عصر الامبراطور هادريان Hadrian (١١٧ ١١٨٨م) هوالعصر الذهبى للهرطقات، ففى تلك الفترة ظهرت داخل الكنيسة وخارجها بعض الاتجاهات الخاصة التى شكلت تحديا خطيرا للعقائد المسيحية وللسلام فى الكنيسة • فمن الناحية الأولى ، حدث فراغ فى حياة الكنيسة باختفاء الرسل فافتقدت حضورهم المؤثر روحيا وكنسيا • نعم كانت هناك كتاباتهم، ولكن هذه لم تكن وحدها ، فقد كانت هناك كتابات أخرى زعمت بأنها مسيحية ، ولم يكن فى تلك الفترة أصوات المدافعين •

ولا عجب اذا أن ظهرت بدع ومبتدعون يخلطون أراءهم الهرطوقية بالفكر المسيحى ، ولعل القديس لوقا كان يشير الى ذلك عندما يكتب عن لسان الرسول بولس قائلا : « سيدخل بينكم ذئاب خاطفة لا تشفق على الرعية « ( أع ٢٠ : ٢٩ ) •

# ب ـ الدوسيتيه ( Docetism )

وكانت ألدوسيتية واحدة من تلك الهرطقات المبكرة (وهي تأتى من الكلمة Dokeo ومعناها يظهر) ونادت هذه البدعة بأن المسيح لم يكن بشرا حقيقيا ولكنه بدا كذلك وقد جاء هذا المفهوم من التراث الفلسفي اليوناني والشرقي الذي نفر بشدة من فكرة أن الاله قد يختلط بالعالم المادي بأية كيفية •

ولهذا فالمسيح - كما يقول هؤلاء - ظهر لتلاميذه كأن له عظام ولحم ، كأنه يجوع ويعطش ، يشعر بالألم والحزن ، وهو لم يكن كذلك • ويقول بعضهم ان الذي صلب بدلا عن المسيح هو سمعان القيرواني •

#### ج ـ الغنـ وسية ( Gnosticism )

#### ١ \_ أصل الغنسوسية:

كانت هذه الفلسفة العجبية المسماة بالغنوسية هي أهم ما تحدى الكنيسة من هرطقات و والغموض يحيط بكيفية ظهورها و ففيها عناصر من الفكر الفارسي والمصرى والأفلاطوني و فكانت بذلك فلسفة تركيبية (Syncretistic) تنبع من مصادر كثيرة و ظهرت الغنوسية قبل المسيحية ومنفصلة عنها ومن الصعوبة بمكان أن نصفها نظرا لكثرة التفاسير التي وضعت لها ولكثرة الصور التي ظهرت فيها ولقد كانت معرفتنا بالفلسفة الغنوسية و الى عدة سنوات قليلة مضت و مشتقة من كتابات الفكرين المسيحيين عنها من أمثال جاستن وايرينايوس (Ireneaus) كتابات الفكرين المسيحيين عنها من أمثال جاستن وايرينايوس ( المصلية بعد اكتشاف المضلوطات الغنوسية الكثيرة في نجع حمادي سنة ١٩٤٥م التي حفظت ورممت وترجمت وأعدت للنشر في المتحف القبطي بالقاهرة ويعض هذه الكتابات أصبحت في متناول اليد وسنقتبس منها فيما يلي ويعض هذه الكتابات أصبحت في متناول اليد وسنقتبس منها فيما يلي و

#### ٢ \_ تعاليم الغنسوسية:

يمكن تلخيص تعاليم الغنوسية في عدة جمل: فهي فلسفة ثنائية تقول ان العالم الملموس المادي شرولا يمكن أن يكون الله هو خالقه ، بل خلقته كائنات أقل مركزا تسمى « ديمارج » (Demi-urge) أما الله فهو يحيا منفصلا انفصالا تاما عن العالم المادي الشرير ويسكن في عالم الروح النوراني ، أما خلاص الانسان فهو بهروب الانسان من العالم المادي الى عالم الروح بواسطة المعرفة التي لا يمكن أن ينالها الانسان الا عن طريق معجزي ، يعطيها رسول الي جماعة لها وعي روحي .

#### ٣ ـ أمثلة من الفكر الغنوسى:

#### الغنوسية المصرية:

هناك عناصر غنوسية يمكن أن تدرك بسهولة في أساطير مصر القديمة ، وفي هذا المجال يجدر بنا أن نقتبس مما كتبه جاك شامبليون ( J. Champollion ) في كتابه « عالم المصريين ص ٢٤ » حيث يقول: « بناء على التاريخ القدس لمصر فان توت ( Thoth ) ٠٠٠ هو الذي كتب كل الكتب بأمر من الله ١٠٠٠ وتوت الأول هذا هو العقل الالهي المتجسد ١٠٠٠ هو الشخص الأوحد بين الكائنات الالهية الذي استطاع أن يفهم جوهر الله • وتقول هذه الأساطير المقدسة المصرية أن توت قد سبجل هذه المعرفة المجليلة في كتب بقيت غير معروفة الى أن خلقت الديمرج ( الكائنات الأقل مرتبة ) أرواح البشر ١٠٠٠ والعالم المادي ١٠٠٠ وقد كتبها توت في لغة مقدسة ، ١٠٠٠ ولكن بعد أن حدثت الفوضي عندما انتظم العالم المادي الشرير ١٠٠٠ أشفق الله على الناس لأنهم كانوا يحيون بلا شرائع ، ويحتاجون الى القوانين فأعطاهم الذكاء ١٠٠٠ حتى يتبعوا الطريق الذي يقودهم الى حضنه ١٠٠٠ » •

## الغنوسية البونانية:

وهاك أيضا اقتباسا أخر من كتابات راعى هرمس ، كتبها شخص يدعى بويماندرس لكى يصف هروب الروح البشرية من العالم المادى الى عالم الروح النقى : « أولا بتحلل الجسد المادى ٠٠٠ فيختفى الشكل الظاهرى الذى نراه فيه الآن ، فتذهب الحواس الجسدية الى مصادرها • فيذهب الجسد والشهوة الى الطبيعة الغير العاقلة ، وعندئذ يطير الانسان الى أعلى عبر السبع السموات المتوافقة :

- « في المنطقة الأولى يتخلى عن قوة النمو والنقصان وفي الثانية يهجر الحيل الشريرة
  - أما في الثالثة فيبطل خداع الشهوة •
  - وفي الرابعة تكف الرغبة في اظهار العضلات والقوة
    - وفي الخامسة بترك التهور الشرير وطرقه الظالمة •

وفى السادسة تصبح الأساليب الشريرة لاكتساب المال عديمة المددى •

وفي السابعة يهجر الانسان شراك الكذب ،

« وعندما يقف عاريا من كل ذلك ٠٠٠ يلبس الطبيعة ( الكاملة ) ويمتلك قوته هو ، وسعينى حمدا للآب مع كل الموجودين ( الحائنات الصادقة الغير المتغيرة ) و وسوف يصعد كل هؤلاء الى الآب مرتبة بعد مرتبة ٠٠ وعندما يصبحون سيادات ، يصبحون الله نفسه الذي هو هدف كل من يمتلك المعرفة gnosis ايمانهم يصبحون الهة (\*) ٠

#### الغنوسية والمسيحية:

اما كيف اثرت الغنوسية في السيحية ، فهذا سؤال لا يمكن الاجابة عليه اجابة شافية ، فلربما أصبح السيحيون مهتمين بالغنوسية ، وربما اهتم الغنوسيون بالسيحية ، فهناك تشابه بين الاثنتين في مواطن كثيرة سنكشفها فيما يلى :

#### التأثير الغنوسي في اليهود :

هناك شواهد تدل على أن الغنوسية كان لها تأثيرها في المجتمع اليهودى • فبعض اليهود هجروا العهد القديم واله العهد القديم ، بعد فشل ثورة بال كوكبا في سنة ١٣٥ م ، لأنهم ظنوه قد فشل في أن يأتي بالمعصر الجديد ، وبدأوا يفتشون عن اله كامل يحيا بعيدا عن العالم المادى • ويبدو أنه قد تأثر بهذا النوع من التفكير المجتمعات « المسيحية اليهودية » في فلسطين وشرق الأردن ، وهم الذين كانوا يتمسكون بالممارسات اليهودية ، ومع ذلك فلهم مسيحيتهم الخاصة بهم ، ومنهم من وصل به الاعتقاد أنه لم يكن من اللائق بالله أن يخلص هذا العالم الشرير •

# سيمون المجوسي أو الساحر:

يقول آباء الكنيسة ان أول مسيحى غنوسى هو سيمون الساحر الذى

<sup>•</sup> ۲٤٢ ــ ۲٤٢ من هـ • س • كى : أصول المسيحية ص ٢٤٢ ــ ٢٤٢ (\*) اقتبست من هـ • س • كى : أصول المسيحية ص ٢٤٢ ــ ٢٤٢ (\*) Kee. H. C., The Origins of Christianity pp. 242 - 243.

من السامرة والذى أراد أن يشترى قوة الروح القدس من يطرس ويوحنا ( أعمال ١٨ : ٩ - ٢٤ ) • ومع أن العهد الجديد لا يذكر شيئا عنه ، الا أن خرافات كثيرة ارتبطت باسمه • ويذكر جاستن مارتر أن « كل السامريين تقريبا يمجدون سيمون الساحر ويعتقدون أنه هو الله وأنه مرتبط بما يسمى « هيلن » ( Helen ) وهى « فكرة الأول » ( الدفاع ١ : ٢٦ ) • ويقول جاستن أيضا أن سيمون أعلن نفسه بأنه « القوة العظمى » واستخدم قوته السحرية بطرق كثيرة ولكن كانت هزيمته على يدى الرسول بطرس الذى أهدر مركزه في روما •

ولقد قيل انه اذا لم يكن سيمون الساحر نفسه غنوسيا غمن المؤكد أن تلاميذه كانوا كذلك • فمثلا يقول ارينايوس عن شخص اسمه ميناندر الأنطاكي (Menander) « ادعى ميناندر أنه هو المخلص الذي أرسله العالى الغير المنظور ليخلص الناس (ضد الهراطقة الجزء الأول ١ ١٠٠) •

#### دعـــوة الغنوسية:

من السمهولة بمكان أن نعرف ماذا كان يجذب المسيحيين الى الغنوسية • فهذه الأخيرة كانت فى حقيقتها ديانة مع أنها كانت تستخدم أسلحة الفلسفة • وكما يقول ماكجفرت : « يوجد فى تعاليم الغنوسية بعض التشابه مع تعاليم بولس ويوحنا وحتى مع بعض أقوال يسموع نفسه • • • وثنائيتهم وجدت سندا فى تعليم بولس عن الروح والجسد وعقيدة الدوسيتية التى يعتنقونها • • • وجدت أيضا سندا فى القول بأن المسميح كان كائنا الهيا جاء من السماء ، ورفضهم للعهد القديم وللاله الذى أعطاه ، يستند على حوار بولس ضد الناموس • وتقسيمهم البشر الى طبقتين الذين يستطيعون الخلاص والذين لا يستطيعونه ، بنوه على التمييز الذى وضعه يسموع بين أبناء الله وأبناء ابليس » (\*) ( يوحنا التمييز الذى وضعه يسموع بين أبناء الله وأبناء ابليس » (\*) ( يوحنا

<sup>•</sup> ۱۵۱ ماکجفرت McGiffert تاریخ الفکر المسیحی جزء ۱ ص ۱۵۱ (\*)

McGiffert, H.C. - A History of Christian Thought,

Vol. I, p. 151.

بعض الظواهرالتي كان من الصعب على المسيحيين أن يجدوا لها جوابا ، مثل أصل الشر •

وفى الوقت الذى لم يكن فيه اللاهوت المسيحى قد وضع فى تركيب منظم كامل ، كانت الغنوسية فى تعاليمها ونظمها تستهوى أولئك الذين يريدون أجوبة على قضايا لاهوتية أساسية ،

## ٤ ـ الغنوسيون المسيحيون:

ولعل أهم طريقة نفهم بها الغنوسية المسيحية هي أن ندرس بعضا من تعاليم الغنوسيين الذين اعتقدوا في انفسهم واعتقدوا معهم الآخرون أيضا أنهم مسيحيون • ولقد كان لبعضهم شأن كبير في الكنيسة ، وكان لهم أتباع كثيرون ، مع أن واحدا منهم لم يبذل أية محاولة لتأسيس كنائس منفصلة • ويمكن أن نختار من ضمن الأسماء اللامعة : ساترنينوس (Carpocrates) الأنطاكي ، كربوكراتس (Saturninus) باسيليدس (Basilides) من الاسكندرية ، فالنتينوس (Valentinus) من الاسكندرية ، فالنتينوس (Linus) من الاسكندرية وروما • وكل هؤلاء عاشوا تقريبا في القرن الثاني

## ســاترنينوس

وقد سماه جاستن الشهيد « الغنوسى الكبير الأول » وهو يمثل تأثير الغنوسية على المجتمعات « انيهودية المسيحية » في آسيا • ويصف ايرينايوس غنوسية ساترنينوس في كتابه « ضد الهراطقة » ( الجزء الأول ( ٢٤ : ٢ ) فيقول : « وضع الملائكة السبعة الذين يراسهم اله اليهود في موقف العداوة من الاله المحتجب • وقد خلق هؤلاء الملائكة الانسان ، ولكن هذا الانسان بدأ يتخبط في الأرض حتى أعطاه الاله المحتجب قبسا من النور الذي يصدره • • • • وقد أنكر ساترنينوس الزواج ووصفه بأنه جاء من الشيطان • وبعض تلاميذه امتنعوا عن أكل اللحم • • » « وقد ميز بين جنسين من الناس : أولئك الذين لهم شركة في النور السماوى وأولئك الذين حرموا منه » •

#### ياســـيليدس

وكان باسيليدس الاسكندرى يرى الأمدور أيضا من وجهة النظر اليهودية ما المسيحية ، ومع ذلك فكان ينادى بالحرية من الناموس ، واعتبر نفسه وسيطا بين المسيحيين واليهود و وتظهر عناصر الغنوسية الأساسية في تعليمه عن التوتر بين عالم المادة وعالم المروح المخالصة ولكي يفصل الله عن المادة قال ان الله خلق « العقل » ( nous ) ومن هذا العقل خرجت الملائكة والسموات وعددها ٢٦٥ في ترتيب تنازلي الى أن وصلت الى الله العهد القديم « يهوه » الذي خلق آخر الأشياء وهو العالم المادى الذي يعيش فيه الجنس البشرى وهو الابن لكي يعطى «المعرفة» البشرى في حالة الياس فيرسل « العقل » وهو الابن لكي يعطى «المعرفة» ( وهو الابن لكي يعطى «المعرفة» ( المسيح ظهر كانسان ظاهريا فقط ولكنه لم يتألم أو يمت ولكن سمعان القيرواني قتل مكانه و ( انظر ما قيل عن الدوسيتية ) و القيرواني قتل مكانه و ( انظر ما قيل عن الدوسيتية )

## فالنتينسوس

يعتبر من أهم الغنوسيين الذين كان لهم أثرهم الكبير وقد عمل في روما وعاش فيها وكان مبجلا من الجميع وقيل انه رشح للأسقفية ولكنها أعطيت لشخص آخر ممن تحملوا الاضطهادات وفي كتابات فالنتينوس نجد الغنوسية في أهم مظهرها متحدية للمسيحية: «فليست المعمودية فقط هي التي تحرر الانسان ٥٠٠ ولكن المعرفة ، معرفة مننحن ولماذا وجدنا هكذا وأين نحن ، وفي أي مركز وضعنا في هذا الكون ، والى أين نحن مسرعين ، ومن أي شيء خلصنا ، وما هو الميلاد والميلاد والميلاد فلنتينوس في خطاب الى ريجينوس ، اقتبسها و ٠ ه ٠ ك فرند : الكنيسة الأولى ص ٢١) ٠

ومع اننا لا نملك شيئا من كتابات فالنتينوس نفسه الا أن الرأى الغالب هو ان كتاب « انجيل الحق » الذى وجد فى نجع حمادى هو من ضمن كتاباته • ولكن توجد كتابات كثيرة كتبها أتباعه نجد تعاليمه واضحة

فيها · والمادة التالية من تعاليم فالنتينوس مقتبسة من كتاب: تاريخ مختصر للكنيسة الأولى للمؤرخ هارى بوير (\*) ·

## حسوادث داخيل الميلء: ( Pleroma )

تبدأ الغنوسية بالاعتقاد باله كان موجودا بنقسه ولوحده وتطلق عليه عدة أسماء: الأب الغير المعروف ، الهاوية ، الغير المولود ٠ هـذا الاله لم يرض أن يظل وحيدا فخلق اثنين من الأيونات ( Aeons ) (وهى كائنات الهيـة) اسمهما « العقل » وهو ذكر « والحق » وهى انثى ٠ وهذان بدورها انتجا زوجين آخرين « الحياة العالمية » (World Life ) « وكنيسة الانسان » ( Man - Church ) هؤلاء جميعا مع الآب ٠٠٠ يكونون الملء أو ملء اللاهوت ٠ « الحياة العالمية » أنتجت عشرة أيونات فأصبح الجميع ثمانية عشر ٠ أما « كنيسة الانسان » فأنتجت ١٢ أيونا فصار الجميع ثلاثين ٠ ولقد حاول الغنوسيون اثبات وجود هذه الثلاثين أيونا من العهد الجديد ، ففي مثل الكرامين أرسل بعضهم في الساعة الأولى وآخرون في الثالثة وآخرون في السادسة والتاسعة ثم الحادية عشرة ٠ ومجموع هذه الثلاثين ٠٠الخ٠ الأعداد هو ٣٠ ، كما أن يسوع قد بدأ خدمته وهو في سن الثلاثين ١٠الخ٠

والأيون الأخير الذي ولدته « كنيسة الانسان » كان أنثى واسمها « صوفيا » (Sophia ) أى الحكمة ، وكان لها رغبة أن تعرف الآب الغير المعروف ( مع أن الغنوسيين يقولون انه لا يمكن أن يعرف ) • ولا لم تستطع ذلك أصابها الحزن الشديد • وفي حزنها وبدون مشاركة من زوجها أنجبت مولودة أسمتها أخاموث (Achamoth ) ( ومعناها غير مؤكد ( ، ولكنها لم تستطع أن تمكث في ملء اللاهوت نظرا لولادتها الغير الطبيعية فسقطت من هناك • فلما رأت الحكمة ما فعلته ، ازداد حزنها وأضحت لا تتعزى مطلقا ، فحزن معها سائر الأيونات وقدموا رجاء الى « والحق » لساعدتها ، فما كان من هذين الا أن أنتجا أيونيين آخرين لانقاذ الحكمة من حزنها هما «المسيح والروح القدس» • وفعلا اعادا

Harry R. Boer: A short History of the Early Church (Eerdmans, 1976) P. 57.

الانسجام للبليروما فأراد الأيونات الثلاثون أن يظهروا امتنانهم لذلك . فأنتجوا أيونا آخر اسمه «يسوع» • هذه هي الأحداث التي حدثت داخل الماء أو البليروما» •

## حوادث حدثت خارج الملء ( Pleroma ) في العالم المادى :

« أنجبت الخاموث التي سقطت من الملء ، مولودا اسمه ديمرج ( Demiurge )

(وتأتى من كلمة يونانية تعنى عامل، وعلى الأخص صانع العالم أو الخالق) وبهذا صارت أخاموث أما لكل المادة ، وهذه المادة شريرة لأنها من أصل دنى، وأخلاق غير سامية ولقد أعطى الديمرج هذه المادة أشكالها المختلفة فهو في الحقيقة الخالق أكل شيء ومنه جاءت أنفس البشر وتتحكم الحكمة في الديمرج من مكانها في الملء لأنه ينتسب اليها عن طريق أخاموث ولكن الديمرج يجهل ذلك ونتيجة لهذا التأثير للحكمة ويستطيع الديمرج أن يخلق أناسا بهم عناصر روحية صالحة ولقد كانت الحكمة وراء ميلاد الأيون « يسدوع » من العدراء مريم وفي أثناء حياته استطاع يسوع أن يعلن هذه المعرفة لجماعة اختارهم وهؤلاء أوصلوها بدورهم الى الأجيال الصالحة التي جاءت بعدهم وعند الصلب انقصل الأيون السماوي من الجسم الترابي الذي عاش فيه ، وهكذا لم يصلب الأيون يسدوع فعلا » و

« هؤلاء الذين ياخذون المعرقة هم جماعة المختارين الذين سسوف يتخلصون من المادة الشريرة التى تحتوى اجسادهم عند الموت ، فيرجعون الى الملء الذى منه استمدوا وجسودهم الروحى ، وبعد ذلك تنحدر كل الأشياء المسادية الى الفوضى ثم الى العسدم » ،

هناك مدارس غنوسية أخرى تحاول جميعها بمختلف الأساليب أن تبعد الله عن الشروفي نفس الوقت تقدم للانسان طريق النجاة الى الخلاص الأبدى • ولكن اتباع فالنتينوس كانوا - كما يظهر - أكثر الجميع جاذبية للطبقة المثقفة بسبب تفكيرهم الجيد واعتدال خيالهم ودراستهم •

## ٥ - خطر الغنوسية على السيحية:

لم يكمن خطر الغنوسية على المسيحية في كونها ديانة منافسة ، ولكن خطرها كان في محاولة الغنوسيين أن يفسروا المسيحية والفكر المسيحي بأسلوب غنوسي • فقد استخدموا الكتب المقدسة ولكنهم أهملوا العهد القديم وركزوا على الأناجيل ورسائل الرسول بولس • وكانوا يفسرون أجزاء منها بطريقتهم المجازية • فمثلا أعطى أحدهم التفسير التالي لقصة يسوع والمرأة السامرية على البئر (يوحنا ٤): « أن الشرارة الإلهية التي يسوع والمرأة السامرية على البئر (يوحنا ٤): « أن الشرارة الإلهية التي كانت في المرأة جعلتها لا ترضى بالمعرفة القديمة التي تتمثل في بئر يعقوب، وكانت تتطلع إلى المعرفة الجديدة (الغنوسية) التي يهبها المسيح وحده • هذا التفسير يظهر في عين الذين لا يعرفون الغنوسية ، بريئا لا ضرر منه •

اما الناحية التى جاء منها أخطر الأسلحة ضد المسيحية من الغنوسية فهى نظمها الفكرية التى وضعت المسيح مركزا لحوادث العالم ، ولكن بحسب المفهوم الغنوسني الغريب ، وهو كالآتى : « مرات نقرأ عن المسيح وقد تحول الى شبح خفى غير منظور ، مرات في جسد ومرات بغير جسد و قيظهر كصبى أو رجل أو عجوز أو كبديل للرسول ، يظهر ثم يختفى ، مظهرا طبيعته في صليب من نور ، وهو الكلمة الالهي يظهر ثم يختفى ، مظهرا طبيعته في صليب من نور ، وهو الكلمة الالهي الذي هو في نفس الوقت الآب والابن والروح القدس والذي لم يعلق أبدا على صليب خشبى (۱) ويذكر ايرينايوس أن بعض الغنوسيين يقسمون طبيعة المسيح ، فالمسيح جاء الى يسوع فلما مات يسوع لم يمت المسيح ، فيضوك من غباوة اليهود (۲) .

<sup>(</sup>۱) ه. لبتزمان (H. Leitzmann) تاريخ الكنيسة الأولى ج ٢ ص ٨٧ مقتبسا من أعمال توما ويوحنا وبطرس وهي كتابات غنوسية .

<sup>(</sup>۲) يلوح انكتاب الأناجيل انفسهمكانوا يعرفون خطورة التفسير الغنوس الخاطىء لطبيعة المسيح وانظر مثلا ما قاله يوحنا الرسول في (۱ يوحنا ٤:١-٣): «أيها الأحباء لا تصدقوا كل روح بل امتحنوا الأرواح هل هي من عند الله لأن أنبياء كذبة كثيرين قد خرجوا الى العالم ، بهاذا تعرفون روح الله وكل روح يعترف بيسوع المسيح أنه قد جاء في الجسد فهو من الله ، وكل روح لا يعترف بيسوع المسيح أنه قد جاء في الجسد فليس من الله ، (انظر أيضا يوحنا ١:١-٣) و

## ٣ ــ اخطاء الغنوسية:

وأخيرا يمكن أن نعرض النقاط الكثيرة التي فيها حاولت الغنوسية أن تمسخ المسيحية: فقد أبعدت الله عن العالم ، علمت الثنائية التي ساوت العالم المادي بالشر ، ولم تستطع أن تعطى حلا لمسكلة الشر بابعادها الله عن الزمان والمكان ، جردت المسيح من بشريته ، التوت بمعاني الكتب المقدسة وأهملت جزءا كبيرا منها ، قسمت الجنس البشري الى ثلاث طبقات ، احداها معنية للهلاك لأنها محرومة من أن تنال الشرارة الالهية ، كما شجعت القدرية من ناحية ومن الناحية الأخرى شجعت التحرر .

وبطريقة جانبية أخرى الحقت الغنوسية ضررا بالكنيسة لانها تركت طابعها على المفكرين الذين جارًا بعد ذلك ، كمارسيون الذي أعلن أن الله العهد القديم لايمكن أن يكون هو اله المسيح، والهرطقة الدوسيتية التي سبق ذكرها والتي انكرت بشرية المسيح ، وميل الكثيرين من المفكرين الكنسيين لتفسير الكتاب المقدس تفسرا رمزيا ،

ومن الناحية الأخرى أجبر التحدى الغنوسى المفكرين المسيحيين على أن يجيبوا على أسئلة ويوضحوا مواقف لم يفكروا فيها من قبل فالغنوسية كان لها نظمها الفلسفية واللاهوتية ، فكان على المسيحية أن تضع نظمها لتحامى عن الايمان المسلم مرة لها فضغط الغنوسية نتج عنه عصر ذهبى في التفكير والمناقشات اللاهوتية ٠٠٠

#### Recommended English Readings

- Carrington, Philip The Early Christian Church, Vol. II, PP. 71 80.
- Danielou, J. and Marrou, H. The First Six Hundred Years, Vol. I of The Chirsitian Centuries, pp. 55 66, 98 100.
- Foster, John The First Advance. Vol I of Church History, TEF Study Guide 5, 57 61.
- Frend, W. H. C. The Early Church, pp.60-66.
- Kee, H. C. The Origins of Christianity, PP. 238 257.

  (for quotations from gnostic Writings)
- Leitzmann, Hans, A. History of the Early Church, Vol. I, PP. 264 295.
- Marty, Martin E. A Short History of Christianity, Pp. 78-80.
- McGiffert, A. C. A History of Christian Thought, Vol I, PP. 45 - 58.
- Walker, Williston A History of the Christian Church, PP. 51-53.

## د ـ المارسيونية ( Marcionism )

كان مارسيون واحدا من أكثر الهراطقة أهمية الذين أتعبوا الكنيسة في القرن الثاني الميلادي ومع أن الكنيسة قطعته من عضويتها الا أن معارضيه ظلوا يحترمونه بل هناك من اعتبره واحدا من المصلحين ومعارضية ظلوا يحترمونه بل هناك من اعتبره واحدا من المصلحين واحدا من المحدا من

## حسوادث حياة مارسيون:

ولد مارسيون في مدينة سينوب ( Sinope ) التي تقع على الشاطيء الجنوبي للبحر الأسسود بآسيا الصغرى سنة ٨٥ م وكان أبوه أسقفا وكان مارسيون تاجرا وصاحب مراكب فكان واسسع الثراء وفي سسنة ١٣٩ م ذهب الى روما وانضم لجماعة من جماعات الكنيسة المسيحية هناك ثم تبرع لهم بمبلغ مائتي ألف سسترسز ( Sesterces اى حوالى عشرة آلاف دولار) ولكنه بدأ يهتم بمشكلة الشر الذي يملأ العالم ، ثم يتشكك في قيمة العهد القديم وعلى الأخص في الطريقة الرمزية التي كانوا يفسرونه بها ، ثم كون تفكيره اللاهوتي الخاص به متأثرا بالتيار الغنوسي المنتشر في ذلك العصر ، فكان كل ذلك دافعا للكنيسة على قطعه من شركتها سنة ١٤٤ م واعادوا له عطيته المالية التي دفعها لها ، وعندما تقابل مع القديس بوليكاربوس اسقف سميرنا في روما (أو في سميرنا) سأله : « هل تعرفني » ؟ فأجاب القديس : « نعم أنت الابن الأكبر للشيطان » وهذا يدل على قوة رفض الكنيسة للبدعة المارسونية في ذلك العمر ،

## كنيسة مارسسيون:

ومع ذلك فقد كان لمارسيون أتباع كثيرون ، واستطاع أن يؤسس كنيسة ضمت في عضويتها كثيرين في أرجاء الامبراطورية ، كان طابعها التقشف فلل خمر ولا لحم ولا معاشرة نساء ولا زواج ، ولقد قال مار سيون : « اذا أنجبت أطفالا فانك تكثر اتباع اله ( Deminurge ) حدا العالم ، ولهذا كانت كنيسة مار سيون تنمو عن طريق من يدخلونها من الخارج وليس عن طريق تكاثر أعضائها طبيعيا ،

ولكننا لا نعرف كثيرا عن الحياة داخل هذه الكنيسة ، فأعضاؤها تقوقعوا داخلها ولم يتركوا أية وثائق تعرف العالم بهم ، أما ما نعرفه عن مارسیون نفسه فهو ماخوذ من کتب ترتلیان الخمسة التی تحمل عنوانا واحدا: «ضد مار سیون » وقد مات مار سیون سنة ١٦٠ م ولکن کنیسته بقیت به بحسب الشواهد المتاحة بالی القرن الخامس المیسلادی •

## تعاليم مارسيون عن اله العهد القديم:

نبعت افكار مارسيون اللاهوتية من عدم رضائه عن الطريقة العامة التي كانت متبعة في تفسير العهد القديم ، وهي الطريقة المجازية • فقصص العهد القديم لم تبق على معناها التاريخي بل أعطوها معنى روحيا لا يمكن ان يقهم الا في نور العهد الجديد ، بعكس ما كان ينادي به مارسيون من أن يفسروه تفسيرا حرفيا تاريخيا ، وأن يأخيذه كما هو • وعندما بدا يدرس العهد القديم هاله ما راى وهو أن العهد القديم ما هو الا تاريخ الأمة اليهودية ولا يمكن أن يرقى الى مستوى العهد الجديد • ولعل اخطر ما وصل اليه فكره هو أن اله العهد القديم كان على الأقل ضعيفا وليس في المستوى الالهي المطلوب ، أن لم يكن شريرا • وعلى افضسل الأحوال كان اله العدل الذي يبنى حكمة على اساس الشريعة الموسسوية : « عين بعين وسن بسن » وقد يكون بارا ولكنه كان قاسيا ودكتاتورا ، خلق البشر ودفعهم دفعا الى الخطية ثم عاقبهم عليها • ولعله كان متحيزا يتجاوز عن خطايا وسقطات مريديه ولكنه يعاقب الأبرياء دون سبب ما • والا فكيف يقول: « أنا • • مصور النور وخالق الظلمة صانع السلام وخالق الشرائنا الرب صانع كل هذه » ( اشعياء ٥٥ : ٧ ) ، وهل يمكن أن يكون هو نفس اله يسوع الذي قال: « هكذا كل شجرة جيدة تصنع اثمارا جيدة ، واما الشجرة الردية فتصنع اثمارا ردية لاتقدر شجرة جيدة ان تصنع اثمارا ردية ولاشجرة ردية أن تصنع أثمارا جيدة » (متى ١٧:٧) ولا يعقل أن يكون الاله الذي جعل الدبتين تفترسان الصبية الصغار الذين عيروا اليشع بانه أقرع ( ٢ ملوك ٢ : ٢٣ ـ ٢٥ ) هو نفس الاله الذي تكلم في المسيح قائلا : « دعسوا الأولاد يأتون الى ٠٠ لأن لمثسل هؤلاء ملكوت السموات » ( متى ١٩ : ١٤ ) ٠

وهكذا استنتج مارسيون بمنطقه هذا أن الاله القاسى الشرس لابد

وأن يكون كائنا أقل وأحط فى مستواه من اله المحبة والرحمة الذى أعلنه يسوع المسيح ، ولابد أن اله العهد القديم هو الكائن الألهى الذى خلق هذا العالم المادى (كما يعتقد الغنوسيون) ، فالعالم الشرير الذى أحاط بمارسيون ، بكل ما فيه من قسوة وسقوط وعداوة ، جعله يتمسك بقوة بأن المادة شر وأن الاله الحقيقى لابد وأن يكون منفصلا انفصالا تاما عن أى شىء مادى •

اما الاله الحقيقى بحسب تفكير مار سعيون - فهو فى المحقيقة اله محتجب، وهو الاله المجهول الذى نادى به الرسول بولس فى أريوس باغوس ( أعمال ١٧ : ٢٣ ) ، والذى ظهر فى شخص يسوع المسيح ليخلص الناس من الاله اليهودى « يهوه » • فقبل يسوع لم يعرف الناس شيئا عن هذا الاله لأنه لم يربط نفسه بتاتا بالعالم أو بالبشر ، بل كان يسكن كغريب فى السماء الثالثه ( ٢ كورنثوس ١٢ : ٢ ) بعيدا عن العالم المادى • انه الم المحبة الخالصة والرحمة وليس القاضى ، « ويكفيه ذلك العمل الذى قام به فى تخليص الانسان دلالة على صلاحه وسموه المتناهى » ( مقتبسة من كتاب ترتليان « ضد مار سيون » ) •

وهكذا قارن مار سيون بين اله العهد القديم ، الاله الخالق ، واله العهد الجديد الاله الفادى ، بين العدل والمحبة ، الناموس والانجيل • ولم يستطع أن يفهم أن هذه الصفات المتناقضة يمكن أن تجتمع معا في كائن واحد أبدى "

## المسيح في نظس مار سيون:

لقد كان المسيح هو المركز الأساسى للفكر اللاهوتى لمار سيون ففيه وحده يستطيعالله أن يقوم بعمله الفدائى وكان مارسيون مغرما باقتباس قول المسيح: « ليس أحد يعرف ٠٠٠ الاب الا الابن ومن أراد الابن أن يعلن له » ( لوقا ١٠ : ٢٢) ولم يكن مارسيون يميز بين الله والمسيح فالله ظهر في هيئة المسيح الذي كان جسده شبحا لم يولد أبدا من امرأة بل ظهر فجأة وبطريقة اعجازية كانسان كامل ، ولم يمت على الصليب ولم يدفن ولم يقم من القبر ، ولكنه اختفى فجأة ليبشر الموتى في الهاوية ثم رجع بعد ذلك ليقوم بعمله كالأب المحتجب في السماء ٠

## الكتاب المقدس عند مارسيون:

ولكى ييرهن على تفكيره هذا لم يتردد مارسيون لحظة فى الاقتباس من الكتب المقدسة وتفسيرها على هواه ، ومع ذلك فقد طرح العهد المقديم جانبا ، ولم يقبل سوى انجيل واحد من الأناجيل الأربعة هو انجيل لوقا بعد أن اقتطع منه الأربعة الأصحاحات الأولى الى ( ٤ : ٢١ ) حتى يتفادى نسبب يسوع الى اليهود ، واعتقد أن أعمال الرسل كتبه جماعة التهوديين فرفضه ، وبالاجمال رفض كل كتاب رأى فيه أى تأثير لليهود ، أما الرسول بولس فكان الكاتب المفضل لديه فقبل كل رسائله ما عدا تيموثاوس الأولى والثانية وتيطس ، ومع ذلك فقد تجرأ على القيام بأى تغيير يراه مناسبا لتفكيره فى الرسائل المقبولة لديه ، فمثلا غير قول السيد فى واحدة من الرسائل المقبولة لديه ، فمثلا غير قول السيد فى واحدة من الناموس » الى « ، ، ، أيسر من تسقط نقطة واحدة من كلمات والرب » ، ثم أساء تفسير قول الرسول فى غلاطية ( ١ : ١ ) : « انبشرناكم الرب ، ، ثم أساء تفسير قول الرسول فى غلاطية ( ١ : ١ ) : « انبشرناكم نحن أو مسلاك من السماء بغيرما بشرناكم فليكن اناثيما » لييرهن على أن انجيل لوقا هو الانجيل الوحيد الصحيح وأن الأناجيل الثلاثة الأخرى أضافتها الكنيسة خطأ تحت تأثير التهوديين ،

وكان مارسيون يعتقد أن رسالة غلاطية هي الدفاع الأساسي ضد المسيحية اليهودية • ففي غلاطية ظهر بطرس ملوما لأنه لم يسلك باستقامة حسب انجيل الحق (غلاطية ٢: ١٤) • وكما حارب الرسول بولس ضد الاخوة والأنبياء الكنبة ، هكذا كان يحارب هو حسب زعمه لينقي الانجيل من كل اشارة الى الله اليهود ، ولهذا قال عنه ترتليان : « ان مارسيون يعلم الكتاب المقدس لا بقلمه بل بمشرطه ليقطع منه كل ما لا يوافق تفكيره » •

## ملاحظات على مارسيون:

سبق القول أن الكنيسة المسيحية هاجمت مارسيون بكل شدة ، فقد كتب ايرينايوس (Irenaeus) عنه قائلا: « لقد جدف مار سيون على الله وأهمل كثيرا من تعاليم المسيح ، ووضع نفسه في مرتبة أعلى من الرسل الذين سلموا الانجيل الينا »

ويجب أن نتفق مع هؤلاء الذين انتقدوه في الكنيسة القديمة الى حد كبير و فقد كان واحدا من الدوستيين عدوا للسامية ، ثنائي العقيدة ومحرفا للكتب المقدسة و ومع ذلك فيجب أن نقرر هنا أنه لم يكن غنوسيا بالمعنى الكامل للكلمة رغم تأثره بهم كثيرا ، فلم يستخدم الأساطير أو المجازات التي تتميز بها الغنوسية ، لم يستخدم الألفاظ الأيونات والملء ونظام الديمارج أي الالهه المتابعة و لم يعلم أسرارا كالديانات السرية ولم يشجع الفرائض السرية ، والخلاص بالنسبة له هو بالايمان وليس بالمعرفة ، وكان خلاصا للجميع وليس لجموعة صغيرة غنوسية ، ولم تكن هنا جماعة مختارة لديها كفاءات روحية خاصة و ولعل ما يجب أن نذكره له هو أمانته لتعاليم الرسول بولس عن اله المحبة والرحمة الذي يخلص أبناءه الذين أخطأوا خالصا مجانيا لا يتوقف على أي امتياز أو استحقاق لربهم ، سوى أنهم يرجعون اليه في توبة وايمان ولقد تميز أتباعه بنقاوة الحياة والتقوى ، ولقد استشعهد كثيرون منهم في موجات الاضطهاد الروماني و

ومع الكنيسة كانت تتمنى لو لم يولد مارسيون ، لكن يجب أن نشكر الله لظهوره لأنه وضع أمام الكنيسة قضايا أساسية ما كانت لتفكر فيها و تجيب عليها ، كطبيعة الله وصلة الله والمسيح ، وتفسير الكتب المقدسة ، وأهمها جميعا حصر الكتب المقدسة القانونية ، ففى هذا المعنى السلبى يمكننا أن نعتبر مارسيون مصلحا .

#### Recommended English Readings

- Foster, John The First Advance (Voll I of Church History)
  PP. 53 57.
- Frend, W. H. C. The Early Church, PP. 66-68.
- Latourette, K. S. A History of Christianity, PP. 125-128.
- Lietzmann, Hans A History of the Early Church, Vol I, PP. 249 263.
- Walker, Williston A History of the Christian Church, PP. 54, 55.
- Megiffert, A. C. A History of Christian Thought, Vol. I, PP. 54, 55.

## ه \_ الموتتانية ( Montanism )

ظهرت المونتانية في فريجية باسيا الصغرى بعد منتصف القرن الثاني الميادي بقليل كاحدى الحركات الهرطقية التي حكم عليها آباء الكنيسة ، ومع أنها لا تعتبر هرطقة بالمعنى المفهوم للكلمة كما هو الحال في المارسونية والغنوسية ، الا أنها كانت تحديا خطيرا للكهنوت الكنسي مما سبب انقساما في الكنائس الشرقية ،

## أصسل الموتتسانية:

ترجع حركة المونتانية الى شخص اسمه مونتانس ( Montanus ) من اعلن عند معموديته انه قد نال تدبيرا خاصا ( Dispensation ) من الروح القدس وتنبأ عن رجوع المسيح الى الأرض ولقد رحب كثيرون بكل قوة بهذا الاعلان لأن الانتظار كان قد ضعف منذ نهاية القرن الأول الميلادى ولقد ساعد على ذلك الأمر الاحساس العام بعدم الرضى عن الكنيسة التى فقدت روح النبوة والماء الروحى الذى كان يميزها فى الابتداء ، كما كان هناك اعتقاد عام بأن نهاية العالم قد قربت ولقد كانت فريجية فى الأيام السالفة مركزا لعبادة الآلهة اليونانية ولقد كانت فريجية فى الأيام السالفة مركزا لعبادة الآلهة اليونانية

سيبيل (Cybele) التى تميزت عبادتها بالأحاسيس المتطرفة المتشنجة والرقصات المتوحشة وخصى الذات والاستحمام فى دماء التسور الذى يقدم ذبيحة لها ولكن لما جاءت المسيحية فقدت العقائد الوثنية سلطتها على الناس الذين تحولوا الى المسيحية لكنهم حملوا معهم «حماستهم»(\*) ولقد تميزت المسيحية فى آسيا باهتمامها القوى بمواهب الروح القدس والنبوة وعقيدة الحكم الألفى للمسيح ولربما كان ذلك لأنها انقطعت بعض الشيء عن المسيحية العالمية وبقيت تحت تأثير التفكير الرؤى اليهادى و

ولقد كان انجيل يوحنا هو المفضل لدى المونتانيين الكثرة اشاراته

الى البارقليط (الروح القدس) وكذلك كان سفر الرؤيا نسبة لكثرة ما جاد به من أجزاء نبوية وخصوصا تلك التى تقارن روما (كرسى الشيطان) بأورشليم الجديدة (مسكن الله) .

## نبسوة مونتامونس:

أعلن مونتانس سينة ١٥٦ م أن الروح القدس يتكلم اليه وحده مباشرة • وكان ينطق بعبارات مثل هذه : « هوذا الانسان وكأنه قيثارة وأنا (الله) العب على اوتارها » • « الانسان ينام وأنا أستيقظ ، هوذا الرب ، لا ملاك • • لا رسول • • انما أنا آتى بنفسى » وقد تظهر هنا شواهد على وجود عناصر من لاهوت الملكيين التى انتشرت فى ذلك الوقت ونادى بها نويتس ( Noetus ) وبراكسياس ( Praxeas ) وملخصها أن الله الآب والمسيح الابن متطابقان فهما شخصية واحدة •

وخلاصة القول أن مونتانوس اعتبر نفسه القناة الوحيدة لاعلان الله و ربما أعطى الله بعض الناس مواهب خاصة ، ولكن سلطان النبوة المطلق أعطى لشخص واحد هو نفسه (مونتانوس) و

## بريسكا وماكسيميلا (Prisca, Maximilla) والمجيء الثاني:

انضمت الى مونتانوس نبيتان ، اسم الأولى بريسكا ( أو بريسكلا ) وماكسيميلا اللتان أعلنتا نهاية العالم ورجوع المسيح السريع الى فريجيا ، وأن أورشليم الجديدة سوف تنزل من السماء على القرية الصغيرة بيبوزا ( Pepuza ) ، وذكرت بريسكلا قصة الرؤيا التي جاءت اليها فقالت : « في هيئة امرأة جاء الى المسيح في لباس بهي ، وغرس الحكمة في ، وأعلن لى أن هذا المكان مقدس ، وأن ها هنا سوف تنزل أورشليم الجديدة من السماء » ( اقتبسها ابيفانيوس ، Panation 49. Epiphanius)

ولكى يستعد المسيحيون لهذا المجىء الثانى أمرتهم النبيتان بالكف عن الزواج ، وأن يزيدوا من أوقات الصيام ويمتنعوا عن شرب الخمسر والأطعمة الشهية ، واجتمع جمع غفير منهم فى فريجيا انتظارا لرجوع الرب ، حتى انه قيل ان أسقفا من سوريا قاد كل أعضاء كنيسته ليقابلوا المسيح في الصحراء ولكنهم ضلوا طريقهم وكانوا على شفا الموت جوعا لولا أنقذتهم السلطات ، ومن الغريب حقا أن المونتانية ظلت باقية لم تمت كما كان متوقعا عندما لم تأت نهاية العالم التي تنبأت بها ، بل على العكس منذلك ، فقد ازدهرت وانتشرت حتى بعد موت منتانوس والنبيتين ، وفي سسنة ، ٢٠ م امتدت المونتانية الى الغرب حيث قوبلت بترحاب في أوساط كنسية كثيرة ، واحترم الناس أتباعها لما تحلوا به من حياة الزهد والتقشف والاستعداد لمواجهة الاستشهاد بكل شجاعة ، والدليل على ذلك أن ترتليان القرطاجني أحد الآباء اللاتين انضم الى المونتانية فحذا حذوه الكثيرون ، وهكذا عاشت المونتانية كحركة نبوية المونتانية فحذا حذوه الكثيرون ، وهكذا عاشت المونتانية كحركات نبوية حتى بعد أن برهنت الأيام كذب نبواتها مثلها في ذلك مثل حركات نبوية كثيرة مع أن ذلك ضد منطق الأمور ،

## الكنيسـة المونتـانية:

ولقد تنظمت الكنيسة المونتانية ككل الكنائس المعاصرة الأخرى فكان لها أساقفتها وشيوخها وشمامستها ولقد خطت خطوة جريئة لم تقبلها الكنيسة العامة فرسمت بعض النساء للوظائف الكنسية لما كان لهن من مواهب ولكن كان أكثر ما ركزت عليه الكنيسة الأول في حياتها الروحية، هو القوة المخاصة التي للقادة الأنبياء ولقد حفظ المجتمع المونتاني نبوات هؤلاء القادة ، ومع ذلك فلسوء الحظ لا يزال المصدر الوحيد لمعرفتنا بهم هو كتابات أولئك الذين كتبوا ضدهم و

## المعارضية الموتتسانية:

ارتبك قادة الكنيسة ولم يعرفوا كيف يوقفون انتشار المونتانية ، فلم يستطيعوا أن يسموها بالهرطقة لأنها لم تعلم تعاليم منحرفة مثل الدوسيتية ، بل على العكس فانها أحيت الكثير من عناصر الايمان المسيحى التى اعترفوا بأنهم أهملوها ، زد على ذلك أن المونتانية كانت تمثل تهديدا خطيرا بالنسبة لسلطان الأساقفة فقد رفعت صوت النبوة في وجه السلطان الكهنوتي ، وادعت لنفسها الحق في أن تتكلم عن الله بفم واحد أو اتنين من الشخصيات التى امتلأت بالروح ، بينما كانت الكنيسة في كل تاريخها

تصل الى قراراتها وسياستها بواسطة الاجماع الانتخابى والمجتمع الكنسى ولهدذا فلم يكن فى يد السلطات أى سلاح لمحاربتها سدوى التشكيك فى النبوات التى قالها أبناؤها والتشكيك فى أخلاقهم ، فأطلقوا الاشاعات الكاذبة عنهم • واجتمع الأساقفة الآسيويون سنة ١٦٠ م فى سنودسات متعددة وحرموا مونتانوس وكل أتباعه ، ثم اضطهدوهم بعد أن سموهم « الكنيسة الفريجية » ثم طردوهم من المدن فانتشرت المونتانية فى القدرى والريف حيث استمرت الى القرن الخامس •

## و ـ الـرؤى

من المستحسن أن نشير في هذا المقام أن كتابات رؤوية كثيرة يهودية ومسيحية ظهرت فيما بين ٢٠٠ ق م الى ١٥٠ م • هذه الكتابات كانت تركر على النبوات التي تتعلق بنهاية الأيام وعالمات مجيئها وتتميز بامتلائها بالرموز والأعداد والكتابات السرية • وهناك كتابات رؤوية في الكتب المقدسة وهي السعياء ٢٤ - ٢٧ ، حزقيال ٣٨ و ٣٩ ، دانيال ٧ - ١٢ ، يوئيل ٣ : ٩ - ١٢ ، زكريا ٩ - ١٤ ، متى ٢٤ ، مرقس ١٣ ثم رؤيا يوحنا اللاهوتي • وتوجد كتابات رؤوية لا تعتبر من الكتب المقدسة وهذه قائمة بأهم هذه الكتابات :

## اليهـــودية:

اخنوخ الأول والثانى • كتاب اليوبيل ، دعوات موسى ، رؤى باروخ ، حروب ابناء النور ضد ابناء الظلام •

## المسيحية:

رقى نسبت الى الرسل : بطرس ، بولس ، اسطفانوس ، توما ، ويوحنا ، عدة رقى نسبت الى العدراء مريم ، ثم راعى هرمس .

#### Recommended English Readings

- Carrington, Philip The Early Christian Church, Vol II, PP. 139 145.
- Danielou, J. & Marrou. H. The Christian Centuries, Vol I, The First Six Hundred Years, PP. 100 - 103.
- Foster, John The First Advance Church History I, PP. 61 64.
- Frend, W. H. C. The Early Church, PP. 80 82.
- McGiffert, A. C. A History of Christian Thought, Vol I, PP. 166 174.
- Lietzmann, Hans A History of the Early Church. Vol. II, PP. 192-203.
- Latourette. K.S. A History of Christianity, PP. 128, 129.
- Walker, Williston A History of the Christian Church, PP. 55, 56.

## نالنا \_ الاضبطهاد في القرن الثاني

## تحسدى المسيحيين للعسالم الوثنى:

مع أن المسيحية لم تقبلها الامبراطورية الرومانية وتحترمها كديانة ، لكن المسيحيين كسبوا احترام الناس بسلوكهم في حياتهم اليومية ، ولسسو مستواهم الأخلاقي ، ولاهتمامهم بعضهم بالبعض ومساعدتهم بعضهم البعض في وقت الصاجة ، والمساواة بين الفقراء والأغنياء والعبيد والأرامل واليتامي ، فلم يكن هناك تمييز اجتماعي بينهم ، هذه الصفات جذبت الأنظار اليهم ، حتى في وقت الاضطهادات لاحظ كل الناس شجاعتهم العجيبة في تحمل العذابات المروعة ، فبدلا من القدرية المفجعة التي تتملك الديانات الوثنية ، أظهر المسيحيون الرجاء الكامل في مواجهة الموت ، وكان المسيحيون أقوياء ، ، في نفس الموقف الذي ظهر فيه ضعف الوثنية ، وبدلا من القدرية والتسليم الخانع ، كانت لهم العقيدة الشجاعة والمحررة ، بشارة تستحق الموت لأجلها ،

(Wh. C. Frend, Martyrdom and Persecution in the Early Church Page 193)

وقد وصف احد الكتاب المسيحيين (أرستيدس عدول المسيحيين المسيحيين يحفظون تأثير حياة المسيحيين في العالم الوثني فقال: « كان المسيحيون يحفظون وصايا المسيح التي كتبت على قلوبهم ، ناظرين الى حياة الدهر الآتي ٠٠ حاولوا أن يردوا على شر أعدائهم بالخير ٠٠ وكانت زوجاتهم تقيات ، وبناتهم محتشمات أما عبيدهم فقد دعوهم لقبول المسيح ، ودعوهم اخوة لهم دون أي تمييز ٠ لم يوجد فيهم كذب وخدداع وكانوا يحبون بعضهم البعض ٠ كان المسيحي الذي له ، يعطى من ليس له بسخاء ٠٠٠ ولأنهم

كانوا يعترفون يصلاح الله من أجلهم ٠٠٠ فمنهم ينبثق كل جمال في العسالم ، (١)

كانت الطريقة التى واجه بها المسيحيون العالم تمتلىء بشموخ التحدى رغم كل الأخطار التى واجهتهم • وكما قال ترتليان : « دماء المسيحيين هى البذار ، فكلما زاد اضطهادكم لنا ، كلما زدنا عددا • ولقد علم كتابكم الناس أن يواجهوا الألم والموت بشجاعة ، ومع ذلك فلم يستطيعوا أن يكسبوا لهم تلاميذ وأتباع كما يحدث مع المسيحيين ، فالتعليم لا يكون بالكلام بل بالعمل والمثال » (٢) •

## هجسوم الفلاسفة على المسيحية:

اما المثقفون والعلماء فى ذلك العصر فكانوا ينظرون الى المسيحية بعين الشك والريبة ، وكانوا كثيرا ما يخلطون بينها وبين اليهودية ، والتهموا المسيحيين بالالحاد لأنهم لم يؤمنوا بالهة اليونان ، واعتبروهم عبيدا للخرافات والتعصب ، ومن ثم تهديدا للنظام القائم ،

## سياسـوس ( Celsus ) ( مياسـوس

وهو من أقسى نقاد المسيحية ، وكان فيلسوفا قام بدراسسة جادة للمسيحية واليهودية • وقد هاله أن الكنيسة رغم ما تتمسك به من عقائد سخيفة ، تنمو وتزداد • وكان أكثر ما يغيظه فيها فكرة « الشعب المختار » التى جعلت منهم ، بحسب تفكيره ، جماعة من المواطنين غير الصالحين الذين يهددون سلام الامبراطورية كلها • أو ليس من السخف ، كما يقول هو ، أن يخلق الله البشر على صورته ؟ « فالله ليس كذلك ، ولا يمكن أن ينزل الى الأرض ليأخذ صورة المسيح » • ويكتب سيلسوس فى كتابه : ( الثوس لوجوس Alethos Logos ) بكل احتقار عن المسيحيين واليهود على السواء ، قائلا : « لأن جنس اليهود والمسيحيين يجتمعون مثل الخفافيش أو النمل الخارج من أعشاشه أو مثل الضفادع التى

<sup>.</sup> اقتبسها John Foster : الى Church History جزء ١ ص ١٩ جزء ١ ص

<sup>(</sup>۲) اقتبسها Foster في الكتاب السابق ص ٥٠٠

تجتمع حول المستنقع ، أو مثل الديدان التى تتكوم فى ركن قذر ، يتبارون معا على من منهم أشر الخطاة • انهم يدعون أن الله يعلن لهم كل شىء قبل حدوثه ، بل وصل به الأمر الى حد أنه هجر العالمين ، وحركة السماوات ، واغمض عينيه عن كل الأرض ، لينتبه لهم فقط ، ويرسل رسلا لهم وحدهم بدون أى توقف لأنه يريدهم أن يكونوا معه دائما » •

## اسبياب تجدد الاضطهاد:

وهكذا كان الفلاسفة ينتقدون المسيحية ، وظلت الربية تحيط بهم في الراي العام مند السنوات الأولى • أما الحكومة فقد اتخذت بعض الخطوات تجاههم لتشجيع تجدد الاضطهادات ، وقد حدث ذلك ابان حكم الامبراطور مرقس اوريليوس Marcus Aurelius الامبراطور مرقس اوريليوس الذي اعتنق الفلسفة الرواقية ، وكان يبنى حياته على العقل والمنطق ، واقلقه أن يسمع عن اليهودية والمسيحية أنهما ديانتان مملؤتان بالمخرافات ولذلك كرههما ، وأصدر أمرا أن كل جماعة بما فيهم المسيحيون يشجعون البدع والاضطرابات يجب أن يضيق عليهم الخناق ويوقف نشاطهم ومع ان هذا الأمر لم يكن يعنى بدء الاضطهاد ، ولكن الذين كرهوا المسيحيين اعتبروه اشارة من أعلى سلطة في الامبراطورية ، تسمح لهم بتصديد المسيحيين وقتلهم • اما العامل الثاني فكان الوباء المروع الذي انتشر في شرق البحر الأبيض المتوسط ، والذي اعتبره بعض المسيحيين علامة على نهاية العالم • هذا الموقف المسيحى من الوباء حول شك الناس فيهم الى كراهية شديدة لهم ورغبة شديدة في الانتقام منهم • فانقجر الاضطهاد فجأة في بعض المناطق لعل أهمها وأكثرها تحققا ، ذلك الذي حدث في سميرنا في آسيا الصغرى سنة ١٥٥ م وسنة ١٥٦ ، والثاني في ليون بفرنسا سينة ١٧٧ م

## استشهاد بولیکاربوس ( Polycarp ):

كان بوليكاربوس أسقف سميرنا واحدا من أعظم قديسى كنيسة القرن الثانى الميلادى • وكان يعرف باسم « بوليكاربوس المبارك » لأنه كان يمثل حلقة الوصل مع العصر الرسولى ، فقد عرف الرسول يوحنا •

أما الوثنيون فكانوا يطلقون عليه لقب « معلم آسيا ، أب المسيحيين ، محطم الآلهة لأنه يعلم الناس ألا يذبحوا لها أو يعبدوها • ولهذا فلم يكن مستغربا أن يبدأ الاضطهاد في سميرنا بهذه الشخصية العظيمة الوقورة • وقد دون قصة استشهاده شخص اسمه مارسيانوس (Marcianus) وتعتبر هذه القصة احدى السجلات القليلة الكاملة التي وصلتنا من ذلك التاريخ المبكر عن مثل هذه الحوادث •

## التطرف في الاستشهاد:

من المسلاحظ أن مارسيانوس هدا ، وهو يكتب قصدة استشهاد بوليكاربوس ، كان يقارن موقفه مع موقف كثيرين من شهداء ذلك العصر فبعضهم كان يعمل جاهدا على نوال الاستشهاد ، أما بوليكاربوس فقسد انتظر في هدوء حتى اكتشفته السلطات وقتلته ، ولم يحبذ مارسيانوس السروح التي كانت تمتلك هؤلاء المتطرفين ، فمثلا اختارت السلطات ١٢ مسيحيا لتقدمهم ذبيحة في يوم عيد وثني في سحيرنا ، فلم يكد يسمع بعضهم ذلك حتى سلموا انفسهم بسرعة فرحين أن يموتوا لأجلايمانهم ،

ويقول هـذا المؤرخ أنه جميل أن يموت الشخص من أجل أيمانه ، ولكن بقاء الكنيسة وثباتها في العالم هو أيضا أمر مهم ، ويجب على السيحى أن يحافظ على حياته ، أن أمكنه أن يفعل ذلك بضمير صالح ، أما أذا جاء الاستشهاد فلا فرار منه ،

## الاضطهاد في سيميرنا:

لقد جاز المسيحيون في سميرنا ، ان كرها او طوعا ، اقسى العذابات : فقد جلدوا بسياط جلدية في اطرافها قطع من الرصاص المدبب لكي يمزق جلودهم ، وقطع لحمهم بآلات حديدية حادة حتى ظهرت العظام ، والقي ببعضهم الى الوحوش الكاسرة ، وربطوا في اعمدة واحرقوا ، وعندما ازداد تعطش الجماهير الى الدم ، طلبوا بوليكاربوس الذي كان يصلى بصفة دائمة ومستمرة من أجل الذين يجوزون العذاب •

## هروب بوليكاريوس والقيض عليه:

وعندما سمع بوليكاربوس بأنهم يطلبون نفسه ، ترك المنزل وذهب الى مزرعة مع جمع من أصدقائه ، فلما اقتربوا منعه ترك المزرعة الى مزرعة أخرى ، ولكنه حلم فى الليل أن وسعادته تشتعل بالنيران فأخبر أصدقائه فى الصباح أنه سوف يحرق حيا ، وحالما عرف العساكر مخبأه عن طريق عبد مسيحى عذبوه حتى يبوح لهم عن مكان اختفاء القديس ، ذهبوا اليه فلما رآهم دعاهم الى الطعام والشراب واستأذنهم فى أن يذهب ليصلى ، ومكث ساعتين فى الصلاة ، وبعدها سلم نفسه لهم فأخذوه الى استاد المدينة ، وبينما هم يسيرون فى طريقهم حاول العساكر مرافقوه أن يغروه بانكار المسيح وتقديم الولاء والعبادة لقيصر ، وكانوا يعتبرونه فخرا لهم أن يتغلبوا على ارادة بطل الكنيسة هذا ، ولكن بوليكاربوس قال لهم : « لا يمكننى أن أفعل ما أنتم تنصحونى به » ،

## شــهادة بوليكاريوس:

وقى الاستاد اوقفوه امام الحاكم الذى بدا يحثه على ان يظهر بعض الاهتمام لسنه المتقدم ، وأن يحلف بعظمة قيصر ، وأن يتوب ويقول : « سحقا لهؤلاء الكفرة » ( ويقصد بهم المسيحيين ) •

ولكن بوليكاربوس أبى ونظر الى السماء وأشار بيده الى الجموع الهادرة المتوحشة وقال: « سحقا للكفرة » •

فقال المحاكم « أقسم وأنا اتركك • العن المسيح » •

فاجاب بولیکاربوس بعبارته الشهیرة: « ستة وثمانین سنة خدمته فلم یفعل لی شیئا ردیئا ، فکیف جدف علی ملکی الذی افتدانی ؟ ) •

أخيرا قال الحاكم: « احلف بعظمة القيصر »:

فقال بوليكاربوس: « اذا كنتم اغبياء وتظنون انى اقسم بعظمة القيصر وتتظاهرون بانكم لا تعرفون من انا ، فاسمعوها بوضوح ، انا مسيحى ، وإذا كنتم تريدون ان تعرفوا العقيدة المسيحية ، فاختاروا يوما السمعكم فيه ذلك » ،

فقال الحاكم: «حاول أن تحث الناس على ذلك » •

قال بوليكاربوس: « اننى أعتبر أنى مدين لك بهدا الشرح ، لأننا تعلمنا أن نكرم القوات والسلاطين التى أقامها الله ، ولكنى لا أرى سببا لأجله أدافع عن مسيحيتى أو أشرحها لهم » •

- فقال الحاكم: « لدى وحوش كاسرة سائلقى بك اليها اذا لم تغير رأيك » •

- « نادى على هـنه الوحوش ، لأن تغيير الفـكر من الحسن الى الردىء عمـل لا نستطيعه ، ولـكن التغيير من الشر الى الصـلاح عمـل عظيم » •

ولكن الحاكم قال له: « سالقى بك الى النار لتأكلك ، ان كنت تحتقر الوحوش ، واذا بقيت على عنادك » •

فأجابه بوليكاربوس: « انت تهدد بالنار التى تحرق الجسد بسرعة ثم تخمد ، لأنك لا تعرف النار التى تنتظر الأشرار فى يوم الدينونة كعقاب ابدى لهم • ولماذا تنتظر ؟ افعل ما بدا لك » •

فلما رأى الحاكم أن بوليكاربوس أقوى من كل المغريات أرسل مناديا للناس يعلن لهم ثلاث مرات: « بوليكاربوس اعترف بأنه مسيحى » ورد الناس على ذلك بصيحات الغضب مطالبين بموته

## آلام بوليكاربوس:

بدأت الجموع الهائجة تجمع الحطب للنيران ، وكان من بينهم بعض اليهود ، أما بوليكاربوس فخلع عباءته وحذاءه ، فربطوه فى العمود لأنه رفض أن يسمروه فيه وقال لهم : « أن الهنه الذى سيعطينى القهوة لأتحمل النيران ، سيقوينى أيضا لأبقى ثابتا فى النيران ولن أتحرك حتى بدون المسامير » ، واتقدت النيران وتصاعد لهيبها فى شكل شراع ضخم كأنها لا تريد أن تمسه ، وكان هو فى وسطها كالفضة أو الذهب للتمحيص أو كالخبز الذى يوضع فى الفرن ، وانتشرت رائحة عطرة كالبخور ، ولما

راوا جسده يقاوم النار دون أن يحترق أرسلوا جنديا ليقتله بخنجر ، فلما طعنه في قلبه خرج دم غزير أطفأ النيران • وقد منعوا المسيحيين من أن يأخذوا الجسد الذي أحرق ، ولكنهم تمكنوا من أن يحصلوا على بعض العظام وحفظوها كوديعة ثمينة » (\*) •

## شــهداء غـالة:

ما أن مرت عشرون سنة على الاضطهاد سالف الذكر حتى انفجر اضطهاد آخر (سنة ١٧٧ أو ١٧٨ م) ولكن ذلك كان في مدينتي ليون وفينا على ضفاف نهر الرون في جنوب فرنسا ٠ كان ذلك في موسم أحد الأعياد ، وعندما قدم شخص روماني كبير الى تلك المنطقة ، هب الجمهور دون أي رادع يتصيدون المسيحيين ليقدموهم محرقات في الحلبة ٠ وكان الإجراء العادي هو أن يأخذوا الضحية ليقف أمام الحاكم ليسألوه : « هل أنت مسيحي ؟ » ، فاذا أجاب بالايجاب ، ألقوه في السبعن في انتظار يوم القتل ٠ وكانوا يعذبونهم لينكروا مسيحيتهم ، أو ليعترفوا على اخوانهم من المسيحيين ٠ ومرة استخدموا الأسياخ المحماة في المنار ليكووا أجسادهم ، ويذكر التاريخ أحد المسيحيين الذي كان يهتف باستمرار « أنا مسيحي ، بينما كان جسده يكوى بالنيران وقد قال شهود العيان أن « هذا الرجل « قد قبل ندى التحمل والقوة من الينبوع السماوي للماء الحي الذي ينبع من جنب المسيح » • ثم أطلقوه افترة بسيطة ثم أرجعوه مرة أخرى لتكرار هذا العنداب ، ولكنهم وجدوا أن جسده قد شفي بطريقة أعرى لتكرار هذا العنداب ، ولكنهم وجدوا أن جسده قد شفي بطريقة اعجازية ورجع الى حالته الطبيعية ٠

## الفتان الخادمتان:

وكان من ضمن الذين جازوا هذا الاضطهاد المر فتاتان خادمتان ، اسم احداهما « بلاندينا » ( Blandina ) واسم الأخرى « ببلياس » ( Biblias ) ولم يكن احد يصدق أن جسداهما يمكن أن يتحملا العداب •

<sup>(</sup> Historia (\*) أهم مصدر لقصة استشهاد بوليكاربوس هو كتاب يوسابيوس قدره القصة استشهاد بوليكاربوس هو كتاب يوسابيوس قدره القصة التعاميوس الما القصيل ۱۸:۱۸ مصدر لقصة عنوس الما القصيل ۱۸:۱۸ مصدر القصال ۱۸:۱۸ مصدر ۱۸

تعرضت بلاندينا للعذاب من الصباح الى المساء حتى صار جسدها كله جرحا واحدا ينزف دما ولكنها استمرت ثابتة تشهد وتقول: «أنا مسيحية ، وبيننا لا يوجد شر ما » • وكما تحملت ببلياس نفس العهداب ولم تستسلم •

## الأسقف بوثينوس ( Pothinus ) .

تجمع عدد من الشهداء في أحد السجون الضيقة المنعدمة التهوية ولكن أكثرهم اختنق ومات ، وكان بينهم أسقف شيخ يبلغ التسعين من عمره اسمه بوثينوس ، من أسميا الصغرى وكان تلميذا لبوليكاربوس . همذا الأسقف أجاب على سؤال الحاكم : « من اله المسيحيين » بقوله : لو كنت تستحق لعرفت هذا الاله ، وما أن نطق بذلك حتى جروه على الأرض وركلوه وضربوه ثم رجموه ، فلما أشرف على الموت ألقوا به في السجن حيث بقى حيا لمدة يومين ثم أسلم الروح ،

#### تكميل الشهداء:

ولقد لاحظ الجميع أن هناك فرقا شاسعا بين أولئك الشجعان الذين اعترفوا بمسيحيتهم ، وبين أولئك الذين ضعفوا وأنكروها ، فالجماعة الأولى ملأهم فرح الشهادة ورجاء الموعد الأبدى ، أما الآخرون فامتلؤا خجلا وحزنا ، « الجماعة الأولى كان فرحهم باديا على وجوههم ، حملوا قيودهم بفرحة كما تحمل العروس زينتها وكانت تفوح منهم رائحة المسيح الزكية » ، ومع ذلك فقد كانوا متواضعين ولم يستحسنوا أن يطلق عليهم لقب « الشهداء » ، كانوا لطفاء من نحو الذين ضعفوا وأنكروا المسيح ، وحثوا بعضهم على أن يتشجعوا ويعترفوا بمسيحهم ، وكما صلى وحثوا بعضهم على أن يتشجعوا ويعترفوا بمسيحهم ، وكما صلى اسطفانوس ، فعلوا هم أيضا كذلك من أجل مضطهديهم وهكذا كانوا ينمون في قوتهم الروحية مكملين حياتهم المسيحية في الضيق ، وأضحوا يخملين بشكل فريد أن يكونوا ممثلين للكنيسة أمام العالم الذي كان يحمل لهم الضغينة والحقد ،

## الاضطهاد يستمر:

أرسل الشهداء الى الحلبة التى امتلات بالجماهير التى كانت تصرخ طالبة دماءهم • وكان يسوقهم اليها أناس ممسكين بسياط قاسية ، وحالا هجمت عليهم وحوش مفترسة جائعة ، وآخرون أجلسوهم على كراسى ملتهبة بالنار لدرجة الاحمرار • أما الفتاة بلاندينا ، وكانت لا تزال حية ، فربطوها الى عمود وسلطوا عليها الوحوش فلم تقترب اليها ، فحلوها لكى يحضرها فى اليوم التالى • وفى اليوم الأخير أجلسوا رجلا على الكرسى الملتهب وكان جسمه يدخن ورائحة لحمه المشوى تفوح ولكنه نظر حوله وقال : « انظروا ماذا تفعلون الآن انك تشوون الرجال ، أما نحن فلسنا أكلة بشر ولا نصنع شرا » • أما بلاندينا وكانت آخر مسيحى يحضرونه للاستشهاد ، فعذبوها بكل أثواع التعذيب ، ولكنها كانت تهتم بمن كانوا يموتون حولها ، وأخيرا بعد أن عذبوها بالسياط ، وبعد أن مزقت أعضاءها الوحوش ، وبعد أن وضعوها فى الكرسى المحمى ، لفوها فى شبكة وألقوا بها الى ثور فأخذها وطوح بها فى الهواء عدة مرات الى أن فقدت الوعى وماتت • وهكذا صارت بلاندينا القديسة العظيمة عند الفرنسسيين •

## شــهید مصری :

بنى الامبراطور جاستنيان كاتدرائية القسطنطينية العظمى فى القرن السادس الميلادى وسماها «أيا صوفيا » باسم القديسة المصرية التى جاءت من ممفيس وهناك دفنت • استشهدت فى أثناء حكم الامبراطور هادريان ( ١٦٧ ــ ١٣٨ ) ، وقد نقل الامبراطور قسطنطين جسدها الى القسطنطينية ( انظر عزيز عطية سوريال : تاريخ المسيحية الشرقية ص ٣١ و ٣٢ ) • انتصال الشاعداء :

كانت المقابلة بين المسيحيين ومضطهديهم واضحة للجميع • فقد تحولت مدينة عظيمة (الرومانية) الى نوع من الوحشية والقسوة بواسطة شيطان لا يرضيه الاالدماء المسفوكة • وفى مواجهتهم وقف المسيحيون فى عبادتهم الجديدة وتواضعهم وشجاعتهم الباسلة ومحبتهم - يقويهم الروح القدس ، ليتحدوا ذلك الشيطان المتوحش الذى كان يحطم مجد روما واليونان • ولكن الروح القدس هو الذى ضمن لهؤلاء الشهداء النصرة الى النهاية •

<sup>(\*)</sup> مصدر هذا الجزء « الرسالة الى كنائس غالية » المسجلة فى كتاب يوسابيوس السابق • ١ : ٠

- Carrington, Philip The Early Christian Church, Vol. 11, PP. 122 138; 239 253.
- Frend, W.H.C. Martyrdom and Persecution in the Early Church, PP. 197-222.
- Foster, John The First Advance Church History, Vol. 1, PP. 49 51; 66 77.

# IRENAEUS اليوس اليوس العالم

يعتبر ايرينايوس اعظم من ظهر من آباء الكنيسة الأوائل وكان له تأثيره الضخم في تشكيل الفكر الكنسي لسنين طويلة نظرا لمقدرته الفذة في الربط بين عناصر الفكر المسيحي مختلفة ، ووضعها في مفاهيم موحدة فقد حارب ضد الهراطقة ، وعمل جاهدا على توضيح المعنى الحقيقي للكنيسة وبذلك وضع الأساس الكامل للكاثوليكية التاريخية ، وساعد على تثبيت الكتب القانونية للعهد الجديد وفسر الكتاب المقدس ليلقي ضوءا غزيرا على معنى عقيدة الخلاص •

## حياة ايرينايوس وعمله:

ولد ایرینایوس فی اوائل القرن الثانی المیلادی فی آسیا الصغری ، تربی فی سمیرنا حیث تعرف علی بولیکاربوس ، ثم ذهب الی روما وقضی وقتا بها ، واخیرا اختیر شیخا فی لیون بعد استشهاد بوثینوس ثم مات حوالی سنة ۲۰۰ م ، اما عن کتاباته فلا یوجد لدینا منها سوی عملین : الأول « ضد الهرطقات ( Against Heresies ) وهو فی ۱۰ اجزاء ( وقد کتب اصلا فی الیونانیة ، ولکن لم یبق منه ساوی ترجمة لاتینیة له ) ، والثانی « اعلان التعلیم الرسولی » The demonstration of Apostolic ) ، ام یبق منه سوی ترجمة ارمینیة ) ، الم یبق منه سوی ترجمة ارمینیة ) ، الم یبق منه سوی ترجمة ارمینیة ) ، الم یبق منه سوی ترجمة ارمینیة ) ،

لم يكن ايرينايوس لاهوتيا بقدر ما كان مفسرا للكتب المقدسة ولم يكن لديه طموح بأن يصير فيلسوفا عظيما ولكن كما قال هو: « انه يفضل أن يكون بسيطا غير متعلم ولكن قريبا الى الله في المحبة ، من أن يكون منتفخا بالمعرفة » ( ضد الهرطقات جزء ٢ ، ٢٦ : ١ ) ومع ذلك فقد

استطاع أن يحلل ويكشف الروابط الأساسية في الفكر المسيحي ٠٠ وهدا أعظم ما قدمه للمسيحية ٠

## ايرينايوس والكتاب المقدس:

فى ذلك العصر كان مارسيون الهرطوقى ينشر أفسكاره بخصوص الكتب المقدسة ، ما يجب أن يكون قانونيا وما يجب أن ينبذ ، فتصدى له ايرينايوس بكل قوة وبرهن على الحاجة الملحة لكل الأناجيل الأربعة مؤكدا وحدة اليهودية والمسيحية ، فالله الذي خلق العالم وأعلن نفسه اليهود هو نفسه الله المسيحيين • فاعلانه مستمر ويسوع المسيح هو ابنه ، والرسل لم يعلنوا عن اله مغاير • والكتب المقدسة التي يحتفظ بها اليهود هي نفسها التي يبنى عليها المسيحيون ايمانهم • وهكذا كان ايرينايوس الصوت القوى المؤثر الذي دافع عن وحدة واستمرارية العهدين القديم والجديد •

## سلطة الكنيسة ووحدتها:

كان ايرينايوسكذلك واحدا من أقوى المدافعين عنالخلافة الرسولية وكانت حجته هى أن الأفراد والمدارس الفكرية (ويعنى بها : المارسونية ، العنوسية ، المونتانية وغيرها ) ليس لهم سوى خيالهم المجامح يعتمدون عليه ، بينما يعتمد الأساقفة على سلطة الأساقفة في المراكز العظمى للكنيسة وهؤلاء بدورهم يستمدون سلطانهم من الرسل مباشرة ، فسميرنا مثلا يرجع سلطان أسقفها الى يوحنا الرسول عن طريق بوليكاربوس ، أما أفسس فسلطانها يرجع الى الرسول بولس ، وروما الى الرسولين بطرس وبولس ، والاستكندرية الى مرقس ، وهكذا يصبح للمراكز المسيحية العظمى سنلطانها الذي أخذته من الرسل الذين ارتبطوا بها ، ثم يذكر ايرينايوس قائمة كاملة بأسماء أساقفة روما مبينا أن السلطان الذي جاء من المسيح عن طريق بطرس قد اتصل دون أي نوع من الانقطاع ، هكذا أقر أن لدى الأساقفة نفس السلطة التي لدى الرسل وبهذه الكيفية أسست الهيئة الكنسية في وحدثها وكمالها في كل العالم المسيحي ،

## نامسوس المسيح:

ولقد وصف ايرينايوس الناموس الطبيعي في قلب الانسان وكذلك

الوصايا العشر بأنهما مؤديان يقودان الناس الى المسيح حيث يتعلمون الطاعة الكاملة • وهكذا عندما يصل الانسان الى ناموس المسيح فانه يكون قد تخطى حدود الحاجة الى تلك القوانين الطبيعية الداخلية • وتبدو طاعة المسيح الكاملة في أمجد اعلان لها في حياة الكنيسة التي هي جماعة المفديين الأمناء •

هذا ولم يشدد ايرينايوس كثيرا على التمييز الذى اشتهر به الرسول بولس بين الايمان والأعمال •

## القرائض:

واهتم ايرينايوس أيضا بفريضتى الكنيسة: المعمودية وعشاء الرب كراسطتين لحياة الاتحاد السرى مع الله: « فأجسادنا عندما تتغذى بسر الشكر لا يمكن أن تكون فانية ، ولكن يصبح لها الرجاء فى القيامة للحياة الأبدية » • وبهذا ربط فى تفكيره الاتجاه الأخلاقى العملى للبر مع الاختبار السرى للفرائض بحيث يتحقق هذا الاندماج بصفة فريدة فى الكنيسة • ومن ذلك الوقت ( بعد ايرينايوس ) أصبح معروفا أن الاشتراك فى الفرائض مع الطاعة التى تربط الايمان الصحيح بالسلوك الكامل ، أمر ضرورى للخلاص • فلا بد أن ترتبط النعمة الالهية بالمجهود البشرى » (١) • وعلى هذه المبادىء بنى المفهوم الأساسى لسلطان ووحدة الكنيسة العامة •

## فكر ايرينايوس اللاهوتي عن اللوجوس ( الكلمة ):

أما عن مجيء المسيح فقد كان ايرينايوس واحدا من الهوتي عصره في تفسيره ذلك بما سمى: « التفكير اللاهوتي عن المكلمة » ، فكلمة الله تجسد في يسوع المسيح ابن الله ، أي فكر الله • فعند ايرينايوس ، المكلمة والله مترادفان تماما ، فالمكلمة هو الله نفسه • واذا كان هناك تمييز بينهما، فيكمن في العالقة بينهما ولمكن ليس في الجوهر ، فالآب هو الابن غير المنظور ، والابن هو الآب منظورا » (ضد الهرطقات جزء ٤ فصل ٢ : ٢) •

۱) ۱۰ س۰ ماکجفرت ( McGiffert ) ، تاریخ الفکر المسیحی جزء ۱ ص ۱٤۷ ـ ۱٤۸ ۰

قد تظهر بعض الشواهد التى تكشف عن أن ايرينايوس قد وقع تحت تأثير عقيدة الموناركية (Monarchianism) (\*) التى كانت المسكلة العويصة في التفكير اللاهوتي في ذلك العصر ، لأن بعض المفكرين تطرفوا في التطابق بين الآب والابن لدرجة أن التمييز بينهما قد اختفى •

## فكر ايريتايوس اللاهوتي عن المالص:

ولكن عندما أراد ايرينايوس أن يصوغ عقيدته عن الخلاص فانه اتجه الى الرسول بولس وخصوصا فى مفهومه للمسيح كالانسان الجديد أو آدم الأخير (١ كورنثوس ١٥: ٥٥ – ٤٧) ويقول ايرينايوس ان العمل الأساسى للمسيح هو التجسد الذى فيه سار فى المنحدر الذى هبط اليه آدم فى سقوطه ، ثم حوله الى عمل فدائى مجيد « فما فقدناه فى آدم ، أى أن نكون على صورة الله وشبهه ، قد كسبناه فى يسوع المسيح » (ضدالهرطقات جزء ٣ فصل ١٨: ١) • « نحن نتبع المعلم الصالح الكامل الوحيد، كلمة الله ، رينا يسوع المسيح الذى لفرط محبته لنا آخذ مكاننا لكى يرفعنا الى مستواه هو » (ضد الهرطقات جزء ٤ فصل ١٨: ٥) • ففى تجسده ربط طبيعة الانسان ويذلك مجد هذه الطبيعة الأخيرة ، فأصبح الناس المبيعة الهية بالمعنى الحرفى ، اذ أن الخلاص فى مفهوم ايرينايوس يحول الطبيعة البشرية الى طبيعة الهية • « فنحن لم نخلق آلهة منذ البدء ، ولكننا خلقنا بشرا ، ثم صرنا ( بالمسيح يسوع ) آلهة » ( ضد الهرطقات جزء ٤ فصل بشرا ، ثم صرنا ( بالمسيح يسوع ) آلهة » ( ضد الهرطقات جزء ٤ فصل

وقد طبق ايرينايوس هذا المبدأ على العذراء مريم فقال عنها انها سارت في خطوات حياة حواء كما فعل ابنها بالنسبة لآدم ، « وانحلت عقدة عصيان حواء بطاعة العذراء » ولذلك أصبحت العذراء تعرف في الكنائس الشرقية « كحواء الثانية » نتيجة لطاعتها الكاملة .

<sup>(\*)</sup> الموناركية التى سنتكلم عنها فى الجزء الثانى من هذه الدراسة ، كانت الفكرة السيطرة فى اللاهوت على مدى القرنين الثانى والثالث الميلاديين ، قبل أن يكتمل الفكر اللاهوتى عن التثليث ، هذه الفكرة تتلخص فى تبعية الابن والروح القدس للآب .

## ايرينايوس المنسق:

اذا اراد دارس أن يلخص دور ايرينايوس في تاريخ الفكر المسيحي فلا يمكن أن تكون هناك كلمة مثل كلمة « المنسق » لتؤدى ذلك بكل دقة • ولا يعم انه لم يكن مفكرا أصيلا له رأيه الأساسي ، ولكنه استطاع أن يوحد وينسق عناصر التفكير المسيحي في خطوط واخسحة ومفهومة في عصر ساده الارتباك الفكري والتنبذب • فقد أظهر وحدة الكتب المقدسة ، وحدة التعليم المسيحي اليهودي ، وحدة الكنيسة في فرائضها وسلوكها الصالح والمضلافة الرسولية ، والوحدة اللاهوتية للآب والابن ، ثم الوحدة النهائية للانسان مع الله بواسطة تجسد المسيح • وكما قال هو نفسه : « ومع أن الكنيسة تنتشر في كل مكان في العالم ، فانها تحمي هذا الايمان وكأنها الأمور كأن لها فما واحدا • ومع أن لغات العالم مختلفة ولكن قوة التعليم الأمور كأن لها فما واحدا • ومع أن لغات العالم مختلفة ولكن قوة التعليم أو تعلم تعليما يختلف عن تلك التي نمت في أسبانيا أو غالة أو الشرق أو مصر أو ليبيا أو في الأقاليم الوسطى من العالم • فالايمان هو واحد مصر أو ليبيا أو في الأقاليم الوسطى من العالم • فالايمان هو واحد لا يتغير » (خدد الهرطقات ا : ١٠) •

- Carrington, Philip The Early Christian Church, Vol. II, PP. 307 328.
- Danielou, J. and Marrou. H., The First Six Hundred Years, The Christian Centuries, Vol. I, PP. 110 - 113.
- Frend, W. H. C. The Early Church, PP. 77-80.
- Latourette, K. S. A History of Christianity, PP. 131 133.
- Leitzmann, Hans A History of the Early Church, Vol. II, PP. 204 215.
- McGiffert, A. C. A History of Christian Thought, Vol. I, PP. 132 148.
- Walker, Williston A History of the Christian Church, PP. 62-64.

# الربع الأخير من القن الثاني فالمسلا معدد الكنيسة في الاملطورية

## ا ـ تحسن احبوال المسيحيين

استمر المسيحيون أقلية صفيرة في وسط الامبراطورية المترامية الأطراف الى قرب نهاية القرن الثاني الميلادي ، وكان المثقفون ينظرون اليهم باحتقار ، أما عامة الشعب فكانوا يرتابون فيهم ويكرهونهم • ولم يكن الاضطهاد قد كف بتاتا بل كان ينفجر من حين لآخر ، ولهذا تقول السجلات ان عبادتهم كانت سرية ولم يجروًا على أن يبنوا كنائس ظاهرة للعبادة •

ومع ذلك فكانت فترة تمتع فيها المسيحيون نسبيا بالأمان والسلام وقد يكون السبب في ذلك هو نجاح الامبراطورية نفسها وانتشار الرخاء والسلام في ربوعها ، فقد كانت تكاليف المعيشة قليلة ، وكثرت المشروعات العامة وشيدت الطرق والجسور الجديدة ويصف ايرينايوس ذلك قائلا : « انتشر السلام في العالم ويرجع الفضل في ذلك الى الرومان ، حتى نحن السيحيين يمكننا أن نسير في الطرقات بدون خوف ، ونسافر الى أي مكان نقصده » (ضد الهرطقات جزء ٤ : فصل ٣٠ : ٣) ، ويقول هيبوليتس ( Hipplytus ) وهو كاتب مسيحي أيضا ، ان المسيحيين قد سمح لهم بأن يشتروا قبورا فيروما ليدفنوا فيها أساقفتهم (\*) ويؤيد يوسابيوس

<sup>(\*)</sup> كان المسيحيون قبل ذلك يعتمدون على عطف بعض العائلات الغنية عليهم فيعطونها قطعة أرض أو كهفا يستخدمونه كمقبرة • ولربما تمكن المسيحيون من أن ينالوا حق ملكية مقبرة لا بالطرق القانونية ، بل باعتبارهم طائفة يهودية ، لأن اليهود كان لهم الحق في امتلاك مدافن خاصة بهم •

(المؤرخ المسيحى) ذلك قائلا: «تغيرت معاملة السلطات لنا وصارت الحسن حالا في عهد كومودوس (Tommodus - ١٩٧ - ١٩٧ م)، وعم السلام على الكنيسة في العالم كله بفضل نعمة الله » (يوسابيوس، التاريخ الكنسي ١٠٠٠) .

#### ب ـ حالة الكنيسة الداخلية

يقول و • ه • س قرند ( Frend ) وبحق : « كانت الكنيسة في سنة ١٨٠ م أكثر ترابطا واتحادا من أي وقت سابق أو لاحق » ( الاستشهاد والاضطهاد في الكنيسة الأولى ص ٢٢٣) • فقد كانت لغتها واحدة وهي اليونانية حتى في الغرب • أما الفكر اللاهوتي والتقاليد فقد اصطبغت بالصبغة الهلينية حيث نمت الكنيسة وامتدت ، وتمكنت الجماعات المسيحية من الاتصال بعضها ببعض رغم تبعثرها الواسع في حوض البحر الأبيض المتوسط ، ويرجع الفضل في ذلك الى السلام الذي حققه الحكم الروماني وبدأت تظهر شخصيات قوية قيادية في الكنيسة وعلى الأخص في المدن الكبرى مثل فيكتور ( Victor ) في روما ، وديمتريوس ( Demetrius ) في الاسكندرية ، وسربرابيون ( Serapion ) في الأطاكية وغيرهم • وتمكن هؤلاء القادة عن طريق المراسلات أن يوحدوا جهودهم في نشر وتمكن هؤلاء القادة عن طريق المراسلات أن يوحدوا جهودهم في نشر النظام والوحدة في كل الكنيسة • وكما سنري في الفصول التالية ، كانت الهرطقات الكثيرة المامها وقامت بالأمور التالية :

- ١ \_ تقوية سلطان الأسقفيات التي تركزت فيها ادارة الكنيسة ٠
- ٢ \_ اتفقت على قانونية الكتب المقدسة كأساس لايمان الكنيسة ٠
- ٣ \_ وضع العقائد في عبارات مقبولة لدى الجميع في كل البلدان .

## چ ـ قضيية القصيح

ومع ذلك فقد كانت للكنيسة متاعبها الكثيرة · ففى نفس هذه الحقبة التى بدأ فيها المسيحيون يحسون بالهدوء والراحة ، بدأت بوادر الاختلافات والمناقشات تظهر ، ويرجع ذلك الى الاختلاف الحضارى الذى كان ينمو

تدريجيا بين الغرب والشرق · فالكنائس الغربية بدأت تترجم نصوص الصلاة والعبادة اليونانية الى اللغة اللاتينية للاستعمال العام · أما المشاكل الكنسية واللاهوتية العميقة فلم تكن قد ظهرت بعد · · ·

فى ذلك الوقت بدأت الكنيسة تجاهد لتحديد التاريخ الحقيقي لعيد القيامة الذي كان أهم الأعياد بالنسبة للمسيحيين في العصور الأولى ، فكان الاتفاق على تاريخ واحد له أهمية حيوية ، ولقد كان من عادة الكنائس في أسياً أن تعيد هذا العيد في الرابع من نيسان الشهر اليهودي ( اليوم الذي كانوا يذبحون فيه خروف القصيح ) دون الالتفات الى موقع اليهم من الأسبوع ، في حين كانت الكنائس الغربية تعيده في يوم الأحد الذي يأتى مباشرة بعد الرابع عشر من نيسان ، قائلة ان هذا أقرب الى ما جناء بالأناجيل • ويظهر من احدى رسائل بوليكاربوس أن هذه المناقشة بدأت منذ سينة ١٥٥ م • ومن الأمور المؤسيفة أن الأسقف فيكتور أسقف روما ( ١٨٨ \_ ١٩٩ ) دعا الى مؤتمر لكل أساقفة الكنيسة وطلب منهم قبول رأى روما ، ولكن اساقفة الكنيسة في اسبيا قاوموا هذا ، فما كان من فيكتور الا أن حرمهم • وكان هذا صدمة مروعة حتى الذين وافقوه على موقفه ، أما ايرينايوس فقد كتب اليه خطابا ليعرض وساطته في الأمر ومن المحتمل ان فيكتور سحب قرار حرمانه • ولكن اختلاف الرأى استمر سنوات عديدة ، ولم تتزحزح الكنائس الآسيوية عن موقفها الى سنة ٣٢٥ م عندما انعقد مجمع نيقية حيث قبلت الرأى الآخر وصارت الكنيسة تعيد عيد القيامة في يوم الأحد للشرق والغرب معا ، مع ان الفرق في بعض الأحيان كان يصل الى خمسة أسابيع ، رغم تبنى نفس المبدأ في تحديد التاريخ ، وذلك كله لاختلاف المتقويم الشرقى عن التقويم الغربى •

# د ـ اردياد أهمية روما

وقد ظهر أمر آخر كانت له شواهده الواضحة وهو ازدياد سلطان المجتمع المسيحي في روما الى درجة أن الكنيسة المسيحية هناك صارت أرفع شأنا وأكثر أهمية من أية كنيسة أخرى في العالم، فكان ينظر الى كنيسة روما هذه النظرة الخاصة من قبل عصر الأسقف فيكتور الأول

وادعائه الحق في أن يدعو الى مجامع عامة وجرأته على اصدار قرارات حرمان ضد الكنائس الأخرى · فقد كتب اكليمندس الروماني (Clement) في القرن الأول الى كنيسة كورنثوس وهو يتوقع أن تطيع أوامره · أما اغناطيوس الأنطاكي (Ignatius) فقد كتب عن روما فيقول : « أن لها رئاسة المحبة ، · وبعد ذلك قال ايرينايوس : « أنه من الأمور المهمة أن كل الكنائس تتفق مع كنيسة روما » (ضد الهرطقات جزء ٣ فصل ٣ : ٢ ) ·

لقد كانت روما بالطبع عاصمة الامبراطورية وبالتبعية كانت عاصمة الكنيسة المسيحية كلها وقصد كان لها حتى فى السعوات الأولى الموارد المالية التى جعلتها ترسل المعونات الى الكنائس الأخرى ولكن اهم من هدا كله انها كانت الدينة التى استشهد فيها بطرس وبولس وصارت أيضا ملاذا لكل من عنده رسالة خاصة ، منحرفة أو مستقيمة وقد جاء اليها مارسيون وفالنتينوس والغنوسيون ثم جاستن والمونتانيون، كلهم كانت لهم مدارسهم فى روما وسعواء اكانوا أسعويين ، أو سوريين ، أو يونانيين ، أو قرطاجينين ، أو مصريين ، فقد كانوا يعرفون انهم سيكسبون لهم أتباعا اذا ما أصغت اليهم كنيسة روما وعلى هذا فقد اصبحت روما المركز الحقيقي للحكم فى القضايا الكنسية العظمى سواء أكانت نظام ادارة الكنيسة أم تقنين الكتب القدسة أم عقائد كنسية وسواء أكانت نظام ادارة الكنيسة أم تقنين الكتب القدسة أم عقائد كنسية

#### Recomended English Readings

- Carrington. Philip The Early Christian Church, Vol. I, PP. 381 382.
- Frend, W. H. C. The Early Church, PP. 84-88.
  - Martydom and Perrecution in the Early Church, PP. 223 253.
- Goguel, Maurice The Printive Church, PP. 386 412.
- Walker, Williston A History of the Christian Church, PP. 60 61.

# الخدمنم-الكشب القانونية المسا- المقبدة المقبدة

كان من أهم انجازات القرن الثانى التكوين الرسمى للكنيسة بطريقة استمرت ثابتة الى عصرنا الحاضر • فقد كان على قادة الكنيسة أن يراجهوا القضايا الأساسية الخاصة بطبيعة التركيب الكنسى ، والكتب التى يجب قبولها كأسفار مقدسة ، والعبارات العقائدية التى يمتحن بواسطتها ليمان الشخص المسيحى ثم يتمسك بها كتعبير عن عقائده وايمانه • هذه الأسئلة ظهرت في سنوات سابقة ولكن بطريقة أولية ، وكما يقول الكاتب الألماني هيوس ( Heussi ) : « في سنة • ه م كان المسيحى هو من يعتمدبالماء ويقبل الروح القدس ويدعو يسوع ربا • المسيحى هو من يعتمدبالماء ويقبل الروح القدس ويدعو يسوع ربا • الما في سنة • ١٨ م فكان على المسيحى أن يعترف بقانون الايمان ، وأسفار العهد الجديد وسلطان الأساقفة » ( اقتبسها و • ووكر Walker ) •

# 1 \_ الخصدمة الكسسية

## حسكام الكنيسة:

مر بنا أن لقبى أساقفة وشيوخ فى سفر الأعمال ، مترادفان • فقد كانت السلطة العليا فى يد الرسل لأنهم كانوا أول من عرف يسوع المسيح، ثم عينوا موظفين ووضعوا عليهم واجبات ومسئوليات وأعطوهم سلطانا القيام بها فى الكنيسة ، ولكن بدون أدنى تمييز بالنسبة للرتب • ولسكن القرن الثانى شهد تطورا ، فصار الأسقف هو اللقب الذى يعطى لمن له الركز الأسمى فى الكنيسة المحلية والذى دائما يرأس الاجتماعات •

# ارتفاع شان الأساقفة - تطور طبيعي:

لقد كان ارتقاء الأسلقفة الى ذلك المركز السامى يبدو تطورا طبيعيا للأمور • فقد كانت المسيحية تنتشر من المراكز الكنسية الكبرى الى الأرياف والقرى وكان الأساقفة يرسلون الشيوخ والشامسة ليخدموا فى تلك الكنائس الناشئة ، وبالتدريج يصبح الأسقف المدير الفعلى والمشرف عليهم ، وبدون شك ، الرئيس فى كل اجتماعات اللجان • وفى سنة • ١٤ طهرت عبارة مجمع الشيوخ ( College of Presbyters ) ولكن ظهرت عبارة مجمع الشيوخ ( College of Presbyters ) ولكن ولكن ما أن انتهى القرن الثانى حتى كان الأسقف هو الرئيس الفعلى الذى ولكن ما أن انتهى القرن الثانى حتى كان الأسقف هو الرئيس الفعلى الذى لا ينافسه أحد ، فى كنيسة واحدة أو عدة كنائس •

#### تحدى الهرطقات:

ولعمل ظهور الهرطقات المتعمدة كالغنوسية والمونتانية وتحمديها للكنيسة كان عاملا على ازدياد سملطة الأسقفية وقصد كان مونتانوس وادعاؤه أن له الحق في الاتصال المباشر بالروح القدس أكبر تهديد يسلب الأساقفة حقوقهم في التكلم عن اش ولم يكن أمام الكنيسة لترد به على هذا الادعاء سوى أن تعلن أنها القناة الوحيدة الرسمية للروح القدس وأن الأساقفة هم القادة دون غيرهم الذين يستقبلون ارشمادات الروح القدس ويفسرونها (أما الأمور الادارية الأقل شأنا والمتصلة بالناس فقد تركت للشيوخ والشمامسة ) وصمار واضحا لدى الكنيسة أن المروح القدس لم يعد الآن يتكلم في أي شخص دون النظر الي رتبة أو مكانة بل اقتصر في كلامه وارشاده على الأساقفة وتغير المثل القائل « الكنيسة توجد حيث يوجد الأسقف »

# الخسلافة الرسسولية:

ولا يقل أهمية عن ذلك ، ذلك الادعاء المتزايد من أن هؤلاء الأساقفة هم خلفاء الرسل ، وأن السلطان الذي اعطاه المسيح للرسول بطرس قد انتقال اليهم في سلسلة متصلة من الأساقفة ، ويتضم ذلك في كتابات

ايرينايوس الذي يقول ان الرسل قد استؤمنوا على كنوز الانجيل ، وهم بدورهم سلموها نقية تامة الكمال الى الكنيسة التي يراسها الأساقفة وهكذا « أضحى التوافق مع الأساقفة ضرورة حتمية » و وكان هدف ايرينايوس من هذا أن يكشف كنب الغنوسيين الذين ادعوا لأنفسهم معرفة سرية من الله قاصرة عليهم ، فهو يقول ان المعرفة الوحيدة التي من الله هي تلك التي أعلنها المسيح للرسل جهارا والكنيسة لا تعترف الا بها وعلى نلك فيجب على المسيحي الذي يريد أن يتعلم أن يأتي الى الأساقفة ورجال الدين الذين أقاموهم ، حيث أنهم هم وحدهم الذين استؤمنوا على هذه التعاليم بنقاوتها الكاملة ، وأن التسلسل المتصل للأساقفة من أيام الرسل هو الضامن الأعظم لبقاء هذه التعاليم ثابتة نقية ، « أذهب أذا الى روما أو الى سميرنا أو أفسس ، وتعلم ما يعلمونه هناك وسوف لا تجد أي عنصر غنوسي فيه » (ضد الهراطقة ١٠ اقتبسها و و ووكر في الكتابالسابق ص٥٥) وترى الكنائس التقليدية أن خير مثال على انتقال السلطان الرسولي الى وترى الكنيسة نجده في كلمات العشاء الرباني التي يذكرها الرسول بولس في الكنيسة نجده في كلمات العشاء الرباني التي يذكرها الرسول بولس في الكنيسة نجده في كلمات العشاء الرباني التي يذكرها الرسول بولس في « ( من الكنائس التقليدية أن خير مثال على انتقال السلطان الرسولي بولس في الكنيسة نجده في كلمات العشاء الرباني التي يذكرها الرسول بولس في « ( الكنور الكنائس التقليدية أن خير مثال على انتقال السلطان الرسول بولس في الكنيسة نجده في كلمات العشاء الرباني التي يذكرها الرسول بولس في « ( الحرائي المترائي التي نائية الربائي التي المترائي المترائي التي المنائية الربائي التي الربائي التي المترائي المترائية المنائية الربائي المترائية الربائي التي المترائية المنائية الربائي التي المترائية الربائي التي الربائي المترائية الربائي التي الربائي التي المترائية الربائي التي الربائي التي المترائية الربائي التي الربائي التي الربائي المتراؤية المراؤية المتراؤي الكور الميائية الربائي المتراؤية المتراؤية المتراؤية الكور السائية الربائي المترائية التيائية الربائية الربائية الربائية الربائية الربائية الربائية الربائية المتراؤية ال

# انتخاب الأساقفة وسيامتهم:

يعطينا هيبولتوس ( Hippolytus ) (أحد شيوخ روما - توفى سنة ٢٣٦ ) في كتابه « التقليد الرسولي » وصفا يساعدنا على معرفة كيفية اختيار ورسامة الأساقفة في تلك الحقبة • «يتم اختيار الأسقف بواسطة كل الشعب • • • ويرسمه الأساقفة الآخرون فيضعون أيديهم على رأسه ، أما الشيوخ فانهم يقفون الى جوارهم فقط • ثم تتخلل ذلك فترة من الصمت يصلى فها كل المجتمعين في قلوبهم • ثم يضع أحد الأساقفة يده على رأس الأسقف الجديد المنتخب ثم يصلى صلاة التكريس • • • وحالما يرتسم الأسقف الجديد فان كل الحاضرين يقبلونه قبلة السلام ، ثم يتقدم الى خدمة عشاء الرب » ( تلخيص كارنجتون في الكتاب السابق ص ٢٣٦ ) •

## التنسيق في السلطان الأسقفي :

كان الأساقفة في العصر الذي تلا عصر الرسل مباشرة ، يستقلون

فى أبروشياتهم لا يشاركهم أحد من الأساقفة الآخرين · ولكن بمرور الزمن بدأوا يجتمعون معا فى سنودسات محلية ليناقشوا الأمور التى تهم الكنيسة كلها ، وقد وضح ذلك كما مر بنا فى قضيتى المونتانيين وموعد عيد القيامة ، وسرعان ما بدأ الأساقفة فى المراكز الكنسية الكبرى يدعون دور البطاركة وسلطانهم الذى امتد الى ما وراء حدود أبروشياتهم · فمثلا جمع سيرابيون ( Serapion ) أسقف أنطاكية ترقيعات من كل العالم المسيحى ضد المونتانيين · أما فيكتور أسقف روما فقد دعا كل الأساقفة الآخرين لدراسة قضية تاريخ عيد القيامة · ومهما كانت نقط الخلاف بينهم فقد كان الأساقفة يعاملون بعضهم البعض كزملاء ويحاولون الوصول الى قرار جماعى · ولقد ساند ايرينايوس هذا النظام الأسقفى كما يتضح من قوله : « ان الهراطقة جاءوا متأخرين عن الأساقفة الذين سلم اليهم الرسل الكنائس ، وان بيانات عقائدهم مختلفة وتعتبر نشازا حقيقيا ، أما طريق أولئك الذين ينتمون الى الكنيسة ، ويعيشون فى وسط العالم متمسكين بتقاليد الرسل ، فبرهان على أن لهم نفس الايمان ونفس النوع من التنظيم » رضد الهرطقات جزء ٥ فصل ٢٠ : ١) ·

## ب ـ قانونية الكتب المقدسـة (\*)

# الكتب المقدسية في عصر ما يعيد الرسل:

كانت الترجمة السبعينية للعهد القديم معترفا بها من أيام المسيح واستخدمتها الكنيسة في التعليم والعبادة بها ، ثم بعد ذلك شعر قادة الكنيسة بالمحاجة الى تقنين كتب أخرى كانت موجودة ، وجمعها في مجلد واحد اسمه العهد المجديد ، فرسائل الرسول بولس والأناجيل الأربعة وبعض الكتب الأخرى كانت في حوزة الكنيسة تتداولها وتستعملها ولكنها لم تكن تقبل كل الكتب ككتب قانونية ، وهناك أمثلة لبعض الكتب التي لم تقبل ضمن الأسفار القانونية : رسالة أكليمندس الى كورنثوس ، وراعى

<sup>(</sup> Kanoon ) مشتقة من الكلمة الانجليزية ( Canon ) مشتقة من الكلمة اليونانية (\*) معناها « حكم أو مقياس » • فهذه الكتب التي قبلت ككتب مقدسة كان يجب أن تثبت مطابقتها لبعض المقاييس التي وضعتها الكنيسة •

هرمس ورسالة برنابا • ولقد كان على الكنيسة أن تقرر ، وبصفة نهائية عدد الكتب القانونية وماهيتها لكى تجابه الهرطقات المتعددة وادعاءاتها في القرن الثاني الميلادي • ولعل مارسيون بآرائه المتطرفة في رفضه العهد القديم وكل الأناجيل ما عدا انجيل لوقا ، كان العامل الحاسم الذي جعل الكنيسة تواجه هذه القضية وتقرر أيا من الكتب هو الوحى به من الله • (\*)

## الأسس التي بني عليها قبول الكنيسة القانونية:

لقد بدأت الكنيسة تقبل كتبها القانونية المقدسة بالاتفاق العام بين كل الكنائس وعلى مدى سنوات الخبرة الطويلة والمقارنة أدرك المسيحيون القيم التى ميزت الكتب الموحاة من الكتب الأخرى التى لم تكن سوى كتب نافعة ومساعدة للأعضاء في قراءتها وكان أهم مقياس يعرفون به

<sup>(\*)</sup> من المناسب أن نذكر كلمة مختصرة هنا عن الكتب الأبوكريفا (غيرالقانونية) التى كانت تظهر من وقت لآخر فى القرنين الأول والثانى • فلم تكن هذه الكتب مجموعة خاصة مثل أبوكريفا العهد القديم (التى قبلتها بعض الكنائس ككتب قانونية) ولكنها ظهرت مفردات متفرقة لتقلد كتب العهد الجديد القانونية • بعض هذه الكتب ظهرت فى شكل « أناجيل » كانجيل بطرس وانجيل توما وانجيل فيلبس وانجيل الحق وانجيل المصريين • وكان أهم هدف لهذه الكتب الأبوكريفية أن تعتبر امتدادا للأناجيل المقيقية فأضافوا تفاصيل خيالية لقصة ميلاد يسوع وطفولته • أما انجيل نيقوديموس فهو يختص باستكمال قصة بيلاطس البنطى • وكان لها هدف آخر وهو نشر هرطقة تحت قناع الكتب المقدسة • فكم من أفكار وعقائد غنوسية نسبت الى يسوع فى « أبوكريفيا يوحنا » و « وحكمة يسوع المسيح » • وهناك أيضا مجموعة كبيرة من كتابات الأبوكريفيا فى هيئة رسائل من الرسل : كورنثوس الثالثة ، والرسالة الى اللودكيين ورسالة تيطس •

وهناك أيضا نوع آخر من كتب الأبوكريفيا هى كتب الرؤية المنسوبة الى بطرس، بولس ، وتوما وغيرهم • ومع أن كتب الأبوكريفيا كانت معروفة لدى المسيحيين ، وبعضها انضم الى الكتب القانونية الى حين ، ولكن قادة الكنيسة بجحوا في استبعادها عن حق عندما عقد مجمع نيقية •

<sup>(</sup> هذا الجزء مبنى على ما جاء في

The New International Dictionary of The Christian Church J. D. Douglas (Ed., 1978; P. 54, 55).

الكتب المقدسة هو صلتها بالرسل ( مثل بولس ويوحنا وبطرس ) أو بتلاميذ مرافقين للرسل ( مثل مرقس ولوقا ) • ومن الطبيعى لم تعترف الكنيسة بكل الكتب التى نسبت الى تلميذ من التلاميذ أو رسول من الرسل، والسبب فى ذلك هو ظهور عديد من الكتب ادعت لنفسها هذه النسبة ، ولكن ثبت أن ادعاءها ذلك كان كاذبا • وهكذا صار الرسل أساسا لقانونية الكتب المقدسة ، كما كانوا أساس السلطان الأسعقفى •

#### مصادر معرفتنا بالكتب القانونية:

لم تصلنا الى الآن معرفة وافية عن الكيفية التى اعتبرت بها الكتب المقدسة كتبا قانونية ، وذلك الندرة الكتابات التى بقيت من تلك الحقبة بفعثلا يشير يوسابيوس (فى التاريخ الكنسى) الى شخص يدعى بابياس ( Papias ) أسقف هيرابوليس ( ١٣٠ م ) الذى كتب عن الأناجيل الأربعة ورسالة بطرس به أما ايرينايوس فيذكر الأناجيل الأربعة بأما تأشيان السورى ( ١٨٠ م ) فقد قام بجمع كتاب واحد من الأناجيل الأربعة وسسماه « الدياتسارون » بهذا الكتاب الواحد الماخوذ عن الأناجيل الأربعة فى شكل قصة متكاملة ، ترجم الى اللاتينية والعربية ، ويستعمل فى الكنيسة السريانية الى هذا اليوم به أما القائمة التى تكاد تكون كاملة، بالكتب القانونية فهى « القائمة الموراتورية » للسعمل ويرجع تاريخها الى ٢٠٠ م وهى تحتوى على ٢٤ سفرا من أسفار العهد ويرجع تاريخها الى ٢٠٠ م وهى تحتوى على ٢٤ سفرا من أسفار العهد قوائم أخرى لكنها لم تصل الينا بولكن القائمة الكاملة بالسبعة والعشرين شفرا فى العهد الجديد فترجع الى سنة ٢٦٧ م ، فى خطاب للقديس شفرا فى العهد الجديد فترجع الى سنة ٢٦٧ م ، فى خطاب للقديس

# ج ـ قانون الايمان

## كيف تطورت العقائد:

رأينا كيف تطور مفهوم الكنيسة لرسالتها ، وكذلك كيف تقدمت في طريق تحديد كتبها المقدسة سنرى هنا كيف قامت بوضع ايمانها في صيغ

عقائدية وبعض هذه الصيغ موجودة في العهد الجديد (كما ذكرنا من قبل وقد حدث ذلك لواجهة بعض الظروف الخارجية في ذلك العصر كان مالوفا أن يضع معتنقو الديانات الوثنية عقائدهم في صور طقسية كما حدث في أفسس عندما هبوا يعارضون وعظ الرسول بولس حيث قيل عنهم: «صار صوت واحد من الجميع صارخين نحو مدة ساعتين: عظيمة هي أرطاميس الأفسسيين » (أعمال ١٩: ٣٤) وقد قام المسيحيون بنفس العمل فكانوا يهتفون في عبادتهم بصوت واحد: «يسوع رب» كتحد صارخ ومباشر لديانة عبادة الامبراطور التي كانت تتطلب من كل مواطن صالح أن يعترف أن «الامبراطور رب» بل لعل الرسول بولس قال ، كرد فعل لتعاليم الديانات الوثنية تلك الآية الشهيرة: «الأنه وان وجد مايسمي فعل لتعاليم الديانات الوثنية تلك الآية الشهيرة: «الأنه وان وجد مايسمي كثيرون ، لكن لنا اله واحد الآب الذي منه جميع الأشياء ونحن له ورب واحد يسموع المسيح الذي به جميع الأشماء ونحن به » (١ كو

#### (\*) امثلة من عقائد العهد الجديد :

أشهر العبارات العقائدية الموجودة في العهد الجديد هي التي تختص بالاعتراف بأن يسوع المسيح هورب:

( اعمال ٨ : ٣٧ ) : « أنا أؤمن أن يسوع المسيح هو اين الله ، ·

( أعمال ١٦ : ٣١ ) : « آمن بالرب يسوع المسيح فتخلص »

( رومية ١٠ : ٩ ) « لأنك ان اعترفت بفمك بالرب يسوع وآمنت بقلبك أن الله اقامه من الأموات خلصت » ٠

( 1 كورنثوس ١٥ : ٣ و ٤ ) : « فاننى سلمت اليكم فى الأول ما قبلته أنا أيضا أن المسيح مات من أجل خطايانا حسب الكتب ، وأنه دفن وأنه قام فى اليوم الثالث حسب الكتب ، ( لاحظ أهمية السلطان الرسولى فى هذه العبارة ) ،

هناك نوع آخر من العبارات العقائدية تتصل بالله الآب وهي قليلة نوعا ما :

- ( ۱ كورنثوس ۸ : ٦ ) : « لكن لنا اله واحد الآب الذي قيه جميع الأشياء ونحن به ، ورب واحد يسوع المسيح الذي به جميع الأشياء ونحن به » •
- والناس الانسان يسوع المسيح الذي بدّل نفسه فدية لأجل الجميع » .

# اختـوس Ichthus علامة السمكة:

العبارة العقائدية « ابن الله » أضيفت الى العبارة « يسوع رب » ، فكونت واحدة من أول الصيغ العقائدية المسيحية وظهرت هكذا « يسوع المسيحيح ابن الله المخلص » فاذا أخذت الحروف الأولى للخمس كلمات الرئيسية في اللغة اليونانية فانها تكون كلمة « سمك » •

| يسسوع  | ايسىوس  | 1 |
|--------|---------|---|
| المسيح | خرستوس  | ċ |
| 1 1    | ثعياوس  | ث |
| أين    | ميـوس   | و |
| مخلص   | ســوتير | w |

وهكذا صارت السمكة رمزا للمسيحية يعرفه كل المؤمنين • وبعد مدة أضيف اليها الحرف  $^{\mathbf{T}}$  اليوناني الذي يمثل شكل الصليب والمخلص المصلوب • ومن الأمور العجيبة أن هذا الحرف  $^{\mathbf{T}}$  في اللغة المصرية القديمة يعطى معنى « المعطى » أو « الذي بذل نفسه نبيحة » •

# صيغ وضعت للدفاع عن الايمان:

وعبارات عقائدية للرد على الهرطقة الدوستية ويقول اغناطيوس في رسالته الى السيحيين في تراليس ( Tralles ) ( 9:3): «سدوا

<sup>( = &</sup>gt; وهناك نوع ثالث من العقائد التي تتصل بالأقانيم الثالثة :

<sup>(</sup> متى ۲۸ : ۱۹ ) : « فاذهبوا وتلمذوا جميع الأمم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس » \*

<sup>(</sup> ٢ كو ١٣ : ١٤ ) : « نعمة ربنا يسوع المسيح ومحبة الله وشركة الروح القدس مع جميعكم » •

انظر

<sup>(</sup> A Short History of The Early Church; Harry A. Boer, P. 74, 75.

آذانكم عن سماع أى واحد يتكلم عن غير يسوع المسيح الذى من نسل داود الذى من العذراء مريم الذى ولد بالحق ، وأكل وشرب واضطهد حقيقة فى عهد بيلاطس البنطى ثم صلب ومات أمام أنظار الكائنات التى فى الأرض والسماء وتحت الأرض ، وأقيم حقا من بين الأموات ، أقامه أبوه السماوى » • هذه عبارة لاهوتية عقائدية تحذر المسيحيين من أخطار المعرطقة • وهكذا فعل جاستن مارتر عندما وقف أمام متهميه قائلا : « نحن نعبد اله المسيحيين الأله الواحد الذى نؤمن بأنه هو الخالق الأصلى لكل العالم ولكل الأشياء المنظورة وغير المنظورة ، والرب يسوع المسيح عبد الرب الذى تنبأ عنه الأنبياء كنبى الخلاص لكل البشرية ومعلم المعرفة السامية » •

# صيغ عقائد وقت المعمودية:

لكن الى جانب هذه العقائد الدفاعية توجد صديغ عقائدية بسيطة صدارت جزءا من عبادة الكنيسة وصلاتها خصوصا وقت المعمودية وكانت تقال في صيغة قانون ايمان:

- « هل تومن بالله الآب القادر على كل شيء ؟ » •
- « هل تؤمن بيسوع المسيح ابن الله الذي ولد بالروح القدس من مريم العذراء ، والذي صلب في عهد بيلاطس البنطي ومات وقام حيا في اليوم الثالث وصبعد الى السماء وجلس عن يمين الآب وسيأتي ليدين الأحياء والأموات ؟ »
  - « هل تؤمن بالروح القدس والكنيسة المقدسة وقيامة الجسد ؟ » •
- ( مقتبسة من هيبوليتس ـ التقليد الرسولي ٢١: ١٢ ـ ١٤ ) .

هذه الأسئلة تعرف باسم « الصيغة الرومانية أو الرموز الرومانية ( أي كلمة السر أو علامة واختبار للعضوية في الكنيسة ) التي انتشرت في الكنيسة في القرن الثاني الميلادي ويعتبر التأكيد على الأقنوم الثاني الرب يسوع المسيح دليلا على الحاجة الماسة الى تحديد وتقنين الايمان المسيحي في وجه الهرطقات المختلفة ولقد أرادوا أن يؤكدوا لاهوت السيد

وناسوته · ولعل هذه العبارات كانت النسواة لتلك الصيغة الأكمل التي ظهرت في القرن الرابع وأطلق عليها قانون الايمان الرسولي ، ·

كانت هناك صيغ عقائدية أخرى ظهرت فى ذلك العصر ، ولكنها لم تكن تختلف عن هذه الصيغ التى سبقت فمن الواضح أن الكنيسة وبها أولئك الأساقفة الأقوياء كانت مهتمة أن تكون جبهة واحدة متحدة فى وجه العالى المادى لها .

#### Recomended English Readings

- Carrington, Philip The Early Christian Church, Vol. II, PP. 329 339.
- Danielou Marrou The Christian Centuries. Vol. II, PP. 108 110.
- Foster, John Church History I The First Advance, PP. 53 64.
- Frend, W. H. C. The Early Church PP. 84 88.
- Leitzmann, Hans A History of the Early Church, Vol. II, PP. 48 123.
- Latourette, K.S. A History of Christianity, PP. 131 136.
- Walker, Williston A History of the Christian Church, PP. 57 60.

ادة الكتيسة خسائل القين الاول والشاني

| بلوتارخس<br>Plutarchus  | رولیکارپوس الأول ۱۹۰۰ Polycarpus I            | انسیمس<br>Onesimus    | القديس اندراوس مع ٢٨ مع القديس اندراوس Stachys | الاسم التاريخ التاريخ        |
|-------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------|------------------------------------------------|------------------------------|
| ایفاریستوس<br>Evaristus | اناکلیتس<br>Anacletus  اکلیمندس  Clement  (۱) | ۲٦ _ ٦٧ _ ١٧٠ _ Linus | القديس بطرس                                    | الاسم فيركية روما (١)        |
| ۱۰۱ _ ۹۰ Cerdon         | ۹۰ _ ۸۲ Ananius  Abilius                      | انانیاس سالیان        | القدديس مرقس                                   | الاسم التاريخ الاسكتدرية ١٠) |

|                          |     |                           |                                    |                    | _                        |           |           |                              |         |                |
|--------------------------|-----|---------------------------|------------------------------------|--------------------|--------------------------|-----------|-----------|------------------------------|---------|----------------|
| ı                        | 10% | 15A _ 155                 | 126 - 121                          | 121 _ 177          | 147 - 149                | 179 - 118 |           | 118 - 1.0                    | (F) (F) | <u>.</u>       |
| Euzios                   |     | اثینودورسی<br>Athenodorus | بولیکاربوس الثانی<br>Polycarpus II | فيلكس<br>Felix     | اليوشريوس<br>Eleutherios | ديوجينس   |           | سيديكيون<br>Sedekion         | [Km-    | البطريركية الب |
| 100                      |     |                           |                                    | 12 177             | 177 _ 170                |           | 170 _ 110 | 110   1.0                    | التارين | ة روما (۱)     |
| Pius I                   |     |                           |                                    | ماجينوس<br>Hgginus | تيليسفورس<br>Telesphorus |           | Sixtus I  | استکندر الاول<br>Alexander I | 1.Kmm   | يطريركية       |
| 737 - 787                | •   |                           |                                    | 121 _ 179          |                          | 179 - 11/ |           | 111 - 1-7                    | العارين | الإسكندرية (١) |
| مرقس التاني<br>Marcos II | •   |                           |                                    | Eumenios           |                          | Justus    |           | Primus                       | 1 Rm    | يطريركية       |

|           | فيكتور الاول ١٨٩<br>Victor I | 1/45 - 1/4/A | ۱۲۸ _ ۱۲۸ _ ۱۲۸ _ ۱۲۸ _ ۱۲۸ _ Agri | ۱٦٦ _ ١٥٤ لورنتيوس ١٦٦ _ ١٥١ م١٦٦ _ ١٥٢ Celad | التاريخ التاريخ التاريخ |
|-----------|------------------------------|--------------|------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------|
| Demetrios |                              | Julianos     | أجريبينوس<br>Agrippinos            | سيلاديون<br>Celadion                          | - Kmy-                  |

قصة الأقباط: مجلس الكنائس الشرقية ، القاهرة ١٩٧٨ ص ٨٢٥

ايريس حبيب المصرى: قصة الأقباط: مجلس الكنائس الشرقيه ، العاهره ١٩٧٨ ص ، ٢٢ ٢٣ ميناردس اوتو: مصر المسيحية: قديما وحديثا، القاهرة ١٩٦٥ و ١٩٧٧ ص ١٦٠٠ مص ٢٢ ٢٣ موسوعة المعلومات: نيويورك، مطبعة فيكينج – ١٩٧٩ – ص : ٢٤٤ موسوعة المعلومات: نيويورك، مطبعة فيكينج – ١٩٧٩ – ص : ٢٤٤

1 1. 1 1 ~ ~ ~ ~

17.

ملحق رقم ۲ : تاریخ الحوادث الرئیسیة الی سنة ۲۰۰۰م

| حـوادث دينية                        | التاريخ    | حوادث سياسية                                                                                    |
|-------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                     | ١٤ ۾       | موت أغسطس ، الامبراطور                                                                          |
|                                     | ,          | طيباريوس (أسرة يوليوس_                                                                          |
|                                     |            | كاوديوس ١٤ _ ١٨)                                                                                |
|                                     |            | بيلاطس والى اليهودية ٠                                                                          |
| ظهور يوحنا المعمدان ومناداته        | 79 _ YY    |                                                                                                 |
| موت المسيح وقيامته                  | ٣٠         |                                                                                                 |
|                                     |            | بيلاطس البنطى يترك اليهودية                                                                     |
| استشبهاد اسبطفانوس                  | T7 \ Y7    |                                                                                                 |
|                                     | , LA       | موت طيباريوس ، وتولى غايس                                                                       |
|                                     |            | موت طيباريوس ، وتولى غايس<br>( كاليجولا )                                                       |
| تجديد بولس                          | ۴۸         |                                                                                                 |
|                                     | ٤١         | كلوديوس يصبح المبراطورا                                                                         |
| استشهاد يعقوب أخى يوحنا             | 28 / 24    |                                                                                                 |
| مجمع أورشليم                        | ,          |                                                                                                 |
|                                     | 0 •        | اليهود يطردون من روما                                                                           |
| بولس في كورنثوس                     | 07/01      |                                                                                                 |
|                                     | ,          | موت کلودیوس ، نیرون یصبح                                                                        |
|                                     |            | امبراطورا                                                                                       |
| القبض على بولس في أورشليم           | ٥٨         |                                                                                                 |
| رجم يعقوب أخى السرب                 | ٦٢         |                                                                                                 |
| الاضطهاد الأول                      | ٦٤         | حـرق روما                                                                                       |
|                                     | 77         | ثورة اليهودية                                                                                   |
| j                                   | ٦٨         |                                                                                                 |
|                                     |            | جاليا واوتو وفيتاليوس                                                                           |
|                                     | ٧٠         | انتحار نيرون وتولى الأباطرة جالبا واوتو وفيتاليوس تيطس يستولى على أورشليم تولى نيرفا الامبراطور |
| , سالة أكلىمندس الروماني الي        | 90         | ته له نب فا الامد اطور                                                                          |
| رسالة أكليمندس الرومانى الى كورنثوس |            | JJ J J                                                                                          |
|                                     | 9.8        | الامبراطور تراجان                                                                               |
| ماوت يوحنا                          | ۹۸<br>۱۰۰م |                                                                                                 |
|                                     | ' '        |                                                                                                 |

ملحق رقم ۲ : تاريخ الحوادث الرئيسية الى سنة ۲۰۰۰م

| حوادث دينية                 | التاريخ   | حوادث سياسية                                       |
|-----------------------------|-----------|----------------------------------------------------|
|                             | 111       | بلنى الأصغر يحكم بيثينية                           |
|                             | 117       | موت تراجان ، وتولى هادريان                         |
|                             | 188       |                                                    |
|                             | ۱۳۸       | موت هادریان وتولی انطونیوس                         |
|                             |           | بيوس الامبراطورية                                  |
|                             | 171       | ماركوس اوريليوس يتولى عرش                          |
| استشهاد بوليكاربوس أسقف     | 177 / 171 | الامبراطورية                                       |
| سلميرنا                     |           |                                                    |
| استشهاد جاستن مارتر فی روما | 177 / 178 | Bell and and Alexan Share Special                  |
| ظهور المونتانية             | 17.       |                                                    |
| شهداء لیون ، ایرینایوس یصیر | 144 / 140 | General Organization Cf the Aldria Library (GWALL) |
| أستقف ليون                  | ۱۷۷       | Told Area of the many Comments                     |
|                             |           | ربياره المفتخطس ويسمور وهوسه                       |
|                             | 14.       | موت مارکس اوریلیوس،فیصبح                           |
|                             |           | كومسوديوس الامبراطسور                              |
|                             |           | الوحيد                                             |
| ظهور المناقشية حيول تحديد   |           | ì                                                  |
|                             | 19. / 189 | }                                                  |
| تاريخ عيد القيامة           | }         |                                                    |
|                             |           |                                                    |
|                             | 194       | اغتيال كوموديوس                                    |
|                             | 198       | بتموس سافيروس يصبح                                 |
|                             | 110       | الامبراطور الوحيد                                  |
| ترتليان وحركة الدفاع        | 197       |                                                    |
| المسافيروس بمنع الدخول      | l .       | · I                                                |
| فى اليهودية أو المسيحية     |           | <b>1</b>                                           |
| هيبوليتس وتفسير سفر دانيال  | 7.4       |                                                    |
| ترتلیان یصبح مونتانیا       | 1         |                                                    |
| درسیاں یصبح موسی            | 1' '/ '   |                                                    |

\* مقتبسة من

Danielou - Marrou: The christian Centuries, Vol. I. The first six hundred years.

هذا الحتاب يصبور تاريخ الكنيسة في القرنين الأولين ومالاقته من صبعوبات واضطهادات وهمطقات ، وحكيف دافعت عن عقيدتها لينتصب الحق . تاريخ مجيد بأسلوب سهل ممتع ومفيد.